sz

,//){'}‘fr—. X

MUITO ALEM

MESSIAS

A verdadeira identidade
de Jesus de Nazaré



MUITO ALEM

MESSIAS

A verdadeira identidade de Jesus de Nazaré

AUGUSTO BRANCO



Diregdo editorial: Augusto Branco

Autor: Augusto Branco

Design e diagramagdo: Augusto Branco

Revisdo e ilustragdes: Augusto Branco com auxilio de Inteligéncia Artificial

AUGUSTO BRANCO, Porto Velho, Brasil.
www.augustobranco.com

Todos os direitos reservados. Proibidos, dentro dos limites estabelecidos
pela lei, a reprodugdo total ou parcial desta obra, o armazenamento ou
transmissdo por meios eletronicos ou mecanicos, fotocdpias ou qualquer
outra forma de cessdo da mesma, sem prévia autorizagdo escrita do autor.

Rua Manoel Laurentino de Souza,1185 — CEP 76.820-168 Bairro Nova Porto
Velho — Porto Velho — RO — Tel/Whatsapp: (55 11) 99823-6929
njvsab@gmail.com

Esta obra esta em conformidade com a legislagdo vigente de Depdsito Legal
— Leis Ns.10.994/2004 e 12.192/2010. Recibo n.595/25. Impresso no Brasil.



“E conhecereis a verdade,
e a verdade vos libertara.”

Joao 8:32






Quem foi Jesus de Nazaré?

Poucas figuras moldaram tdo profundamente a
histéria humana quanto Jesus de Nazaré: seu
nome atravessou impérios, redefiniu calendérios,
inspirou coédigos éticos, legitimou guerras e
pacificou consciéncias, fundou instituicbes e
provocou rupturas que ainda ecoam dois milénios
depois e, ainda assim, permanece rejeitado como
Messias em sua proépria terra.

Para o judaismo, Jesus n&o foi o Cristo prometido,
e sim um mestre marginal, um pregador
apocaliptico entre tantos outros do turbulento
século |, talvez um sabio, talvez um transgressor da
Lei, certamente ndo o Redentor esperado.

Como explicar que aquele que o mundo passou a
chamar de Senhor e Salvador nado tenha sido
reconhecido como tal por seu préprio povo? Que



mistérios cercam sua vida a ponto de sua patria
natal recusar-lhe o titulo que o Ocidente lhe
concedeu?

O que sabemos sobre Jesus provém muito mais
dos Evangelhos do que dos registros histéricos, e
mesmo esses textos concordam nos ensinamentos
centrais, porém divergem de modo significativo
em pontos que narram o que seriam eventos mais
factuais: do siléncio quase absoluto entre a
anunciacdo e seus trinta anos de idade, até as
narrativas fragmentadas, breves e por vezes
desconcertantes sobre os acontecimentos apds a
crucificacdo. Investigar esses vazios, tensdes e
divergéncias é um exercicio de honestidade
intelectual; e é nesse terreno incerto, entre fé,
histéria e tradicdo, que emerge uma das perguntas
mais inquietantes da humanidade: afinal, quem
foi, de fato, Jesus de Nazaré?



Tradicdo viva: oralidade, memoria e fé
na Antiguidade

Antes de iniciar nossa investigacdo, é importante
observar os motivos das histdrias sobre Jesus
terem sido escritas décadas apds a crucificagao.
Ocorre que a Antiguidade nao foi construida
sobre o papel, e sim sobre a tradicdo oral. Antes
de serem fixadas em pergaminhos, as ideias, as
leis e as narrativas sagradas circulavam de boca em
boca, preservadas pela memoria coletiva. No
mundo antigo, a escrita era rara, cara e restrita a
elites letradas; j& a oralidade era universal. A
autoridade de uma tradicdo se baseava na
comunidade que a transmitia, no mestre que a
ensinava e no ritual que a encenava. Compreender
isso é essencial para entender tanto o judaismo
quanto o cristianismo nascente e para evitar
anacronismos ao julgar seus textos.

No judaismo, essa centralidade da transmissdo
oral era estrutural. A prépria Tord, embora escrita,
era compreendida como algo que precisava ser
ensinada, repetida e interpretada continuamente.
Ao lado da Toré escrita, desenvolveu-se uma vasta
tradicdo oral, aquilo que mais tarde seria
registrado na Mishnd e, depois, no Talmude.
Rabinos ensinavam seus discipulos por repeticao,
férmulas memorizéaveis, paralelismos e narrativas
curtas, projetadas para serem lembradas. A
fidelidade dos relatos media-se mais pela



preservacdo do sentido, da intencdo e da
aplicacdo viva da Lei. Essa dindmica explica por
que versdes de uma mesma tradicdo podem
coexistir sem que isso fosse visto como
contradicéo.

Esse modo de transmissao teve efeitos profundos
nos textos religiosos judaicos. Histdrias antigas
foram adaptadas a novos contextos histéricos; leis
foram reinterpretadas a luz de novas realidades;
profecias ganharam novos horizontes de sentido.
O texto biblico é o resultado de séculos de
tradicdo viva, em que memodria, liturgia e
experiéncia comunitaria moldaram a forma final
dos escritos. A escrita nao interrompeu a
oralidade, ela a cristalizou parcialmente, sem
jamais substitui-la por completo. Por isso, mesmo
ap6s a fixacdo do texto, o judaismo permaneceu,
essencialmente, uma religido do ensino oral.

O cristianismo primitivo nasce exatamente dentro
dessa matriz. Jesus ndo escreveu nada. Ele ensinou
por parabolas, imagens fortes, aforismos curtos e
acdes simbdlicas, todos recursos tipicos de uma
cultura oral. Apds sua morte, seus seguidores ndo
comecgaram imediatamente a escrever livros;
comecaram a contar histérias, a repetir ditos, a
proclamar que Deus havia agido de forma decisiva
por meio dele. Durante décadas, a fé crista existiu
sem Evangelhos escritos, sustentada por
confissdes de fé, hinos, férmulas litirgicas e
narrativas memorizadas. As cartas de Paulo, os
primeiros  textos cristaos, ja pressupdem



comunidades que conheciam a histéria de Jesus
antes de qualquer biografia escrita.

Esse processo explica tanto a forca quanto as
tensdes dos textos cristdios. A medida que
tradicbes orais eram colocadas por escrito,
diferentes comunidades preservaram diferentes
énfases, memorias e interpretacbes. Este era o
funcionamento normal de uma tradicao viva que,
ao se fixar no texto, passou a carregar marcas de
sua historia oral. O que os Evangelhos € a memoéria
interpretada de comunidades que acreditavam,
anunciavam e viviam a fé em Jesus. A oralidade
permite entender por que esses textos existem,
por que diferem entre si e por que continuam, até
hoje, a falar com forca a geracbes que jamais
ouviram aquelas vozes originais.



O homem Jesus: mito ou verdade?

A ideia de que Jesus Nazareno teria sido um mito
religioso criado por comunidades cristds ndo se
sustenta diante da andlise histérica séria.
Diferentemente de divindades mitoldgicas cuja
existéncia se dissolve no simbolismo, Jesus surge
inserido em um tempo, um lugar e um contexto
politico bem definidos: a Palestina do século |, sob
dominacdo romana. Além disso, sua existéncia é
atestada por fontes histéricas ndo cristas, algumas
delas hostis ao cristianismo — o que confere ainda
mais peso ao testemunho.

O historiador judeu Flavio Josefo (c. 37-100 d.C)),
escrevendo no final do século |, menciona Jesus
em duas passagens de sua obra Antiguidades
Judaicas. A mais conhecida é o chamado
Testimonium  Flavianum  (Ant. 18.3.3), que
descreve Jesus como um homem sabio,
executado por ordem de Péncio Pilatos. Embora
seja consenso académico que esse texto sofreu
interpelacdes cristds posteriores, a maioria dos
estudiosos concorda que existe ali um nucleo
auténtico, compativel com o estilo e o pensamento
de Josefo, confirmando que Jesus existiu, atraiu
seguidores e foi crucificado. A segunda mencao,
considerada amplamente auténtica, aparece em
Ant. 20.9.1, quando Josefo relata a morte de
“Tiago, irmdo de Jesus, chamado Cristo”,
referéncia  casual e ndo  apologética,



extremamente dificil de explicar se Jesus fosse
uma figura mitica.

Além de Josefo, hd testemunhos romanos
igualmente relevantes. O historiador Tacito (c. 56-
120 d.C.), em seus Anais (15.44), ao narrar a
perseguicado de Nero aos cristdos, afirma
explicitamente que "Cristo” foi executado durante
o governo de Péncio Pilatos, no reinado de
Tibério. Tacito ndo tinha qualquer simpatia pelo
cristianismo, ao qual chamava de “supersticado
perniciosa”’, o que torna seu testemunho
particularmente confidvel do ponto de vista
histérico. Trata-se de uma confirmacao clara da
existéncia de Jesus e de sua morte por
crucificacdo, escrita por um dos mais rigorosos
historiadores romanos.

Outras fontes reforcam esse quadro. Plinio, o
Jovem, governador da Bitinia, escreve ao
imperador Trajano por volta de 112 d.C,
descrevendo cristdos que se rednem para cantar
hinos “a Cristo, como a um deus”, o que pressupde
um personagem histérico recente cuja memoria
ainda moldava préticas religiosas. Suetonio
menciona distdrbios entre judeus em Roma “por
instigacdo de Chrestus”, possivelmente uma
referéncia indireta aos conflitos em torno da figura
de Cristo. At¢é mesmo o Talmude judaico, em
textos posteriores e hostis, reconhece a existéncia
de Jesus, retratando-o como um transgressor da
Lei e um enganador, o que, paradoxalmente,



confirma que ele ndo era considerado um
personagem ficticio.

Do ponto de vista metodoldgico, é importante
lembrar que poucos personagens da Antiguidade
possuem documentacao abundante.
Camponeses, pregadores itinerantes e lideres
religiosos marginais raramente deixaram registros
diretos. Ainda assim, Jesus é mencionado por
multiplas fontes independentes, de tradicdes
diferentes, em um intervalo relativamente curto de
tempo apds sua morte. Para os critérios da
historiografia moderna  (multipla  atestacao,
constrangimento e contexto histérico plausivel)
sua existéncia é tdo segura quanto a de muitos
outros personagens antigos cuja historicidade
baseada em cadeias de fontes semelhantes nunca
é questionada.

Assim, a pergunta historica séria é quem foi Jesus
e como compreender o impacto extraordinéario de
sua vida e morte. O debate legitimo se desloca do
campo da negagdo para o da interpretacdo:
profeta apocaliptico, mestre ético, reformador
religioso,  messias  frustrado  ou  figura
posteriormente  reinterpretada  por  seus
seguidores. Negar sua existéncia, contudo, exige
ignorar ou descartar um conjunto consistente de
evidéncias que a maioria esmagadora dos
historiadores, crentes ou ndo, considera
suficientemente sdlido.



O siléncio intrigante de Marcos

Jesus de Nazaré é uma figura histdrica, situada
com precisdo no tempo e no espago, mencionada
por fontes cristas e ndo cristas. A questao é quem
ele foi dentro do horizonte religioso do seu tempo.
Um profeta? O Messias esperado por Israel? Um
reformador radical da fé judaica? Um enganador?
Ou um personagem cuja identidade foi
progressivamente  reelaborada  por  seus
seguidores apds sua morte?

Para tentar responder a essa pergunta, é inevitavel
recorrer a principal e praticamente Unica fonte
extensa sobre sua vida: os Evangelhos. E ¢é
justamente ai que a investigagcdo se torna mais
complexa. Esses textos ndo foram escritos por
testemunhas diretas dos acontecimentos, e sim
por discipulos de discipulos, décadas apds a
crucificacdo. Sdo obras de fé, mas também
documentos histéricos produzidos em contextos
especificos, marcados por perseguigdes, tensdes
politicas e necessidades teoldgicas concretas.

O Evangelho mais antigo é amplamente
considerado o de Marcos, redigido cerca de 30 a
40 anos apds a morte de Jesus, entre 60 e 70 d.C.
Segundo o testemunho de Papias de Hierapolis (c.
120-140 d.C.), "Marcos, intérprete de Pedro,
escreveu com exatiddo tudo o que lembrava,
embora ndo em ordem”. Marcos ndo pretendeu



escrever uma biografia completa; o que ele
desejava era registrar o antncio central da fé crista
tal como era proclamado nas comunidades.

O contexto de sua redacdo é decisivo. Marcos
escreve em meio a Guerra Judaica e a
intensificacdo da perseguicdo aos cristdos. Seu
grego € simples, repleto de termos aramaicos
transliterados e latinismos, sugerindo que escrevia
para leitores gentios, provavelmente em Roma.
Ndo hd grande interesse em disputas legais
judaicas, o que reforca a hipdtese de que foi
escrito fora de Israel. Além disso, Marcos descreve
a destruicdo do Templo de Jerusalém com grande
realismo, entretanto sem narra-la como fato
consumado, o que leva os estudiosos a situar a
redagdo pouco antes do ano 70 d.C., quando o
Templo foi destruido.

Mateus e Lucas tomaram Marcos como base e, por
isso, se desejamos investigar os elementos mais
antigos e menos elaborados da tradicdo sobre
Jesus, € por Marcos que devemos comecar. E o
que encontramos € surpreendente.

Marcos nado descreve a genealogia de Jesus, ndo
fala da anunciacdo a Maria, ndo menciona
nascimento virginal, fuga para o Egito ou
episédios da infancia no Templo. O evangelho
comeca com Jesus ja adulto, pregando. Os quase
trinta anos anteriores permanecem envoltos em
completo siléncio.



O que talvez cause ainda maior espanto é o que
Marcos relata (ou deixa de relatar) apds a
crucificagdo. O evangelho termina de forma
abrupta, sem aparicdes de Jesus ressuscitado, sem
encontros com os discipulos, sem ensinamentos
finais e sem ascensao aos céus. O texto original
encerra-se com medo e siléncio.

Segue, abaixo, a transcricao fiel do final original do
Evangelho de Marcos, conforme os manuscritos
mais antigos, na traducdo Almeida Revista e
Corrigida (ARC):

Marcos 16:1-8 — Texto original

E, passado o sabado, Maria Madalena, e Maria mae
de Tiago, e Salomé, compraram aromas, para irem
ungi-lo.

E, muito cedo, no primeiro dia da semana, foram
ao sepulcro, ao nascer do sol.

E diziam umas as outras: Quem nos revolverd a
pedra da porta do sepulcro?

E, olhando, viram que j& a pedra estava revolvida; e
era ela muito grande.

E, entrando no sepulcro, viram um jovem
assentado a direita, vestido de uma roupa branca;
e ficaram espantadas.

Porém ele disse-lhes: Ndo vos espanteis; buscais a
Jesus Nazareno, que foi crucificado; ja ressuscitou,
ndo esta aqui; eis aqui o lugar onde o puseram.
Mas ide, dizei a seus discipulos e a Pedro que ele
vai adiante de vds para a Galileia; ali o vereis, como
vos disse.



E, saindo elas pressurosamente, fugiram do
sepulcro; porque estavam possuidas de temor e
assombro; e nada diziam a ninguém, porque
temiam.

Aqui o evangelho termina.

Jesus ndo aparece, nem fala com ninguém.

N&o ha anjos gloriosos, sé “um jovem”.

Ndo hé convivio com os discipulos apds a
ressurreicao.

N3o hé sinais, nem ensinamentos finais.

N&o ha ascensdo aos céus.

Diante disso, faz-se necessario perguntar: por que
o evangelho mais antigo, ligado a tradicdo de
Pedro, ndo descreveu aquilo que se tornaria o
climax da fé cristd? Por que silenciar sobre as
aparigdes do Ressuscitado e sobre sua elevacédo ao
céu?

A resposta histérica é que Marcos terminou
exatamente onde quis terminar. Contudo, esse
final  causou profundo  desconforto  nas
comunidades cristds posteriores. Por isso, em
algum momento do século ll, foi acrescentado um
encerramento mais longo, com aparigdes, sinais
milagrosos e ascensdo, um final que harmoniza
Marcos com os demais evangelhos.

Segue, o texto do chamado “final longo de
Marcos”, também na traducdo ARC:

Marcos 16:9-20 — Final longo (acréscimo posterior)



E Jesus, tendo ressuscitado na manha do primeiro
dia da semana, apareceu primeiramente a Maria
Madalena, da qual tinha expulsado sete deménios.
E, partindo ela, anunciou-o aos que tinham estado
com ele, os quais estavam tristes e chorando.

E, ouvindo eles que vivia, e que tinha sido visto por
ela, ndo o creram.

E, depois, manifestou-se noutra forma a dois deles,
qgue iam de caminho para o campo.

E, indo estes, anunciaram-no aos outros; mas nem
ainda estes creram.

Finalmente, apareceu aos onze, estando eles
assentados a mesa, e lancou-lhes em rosto a sua
incredulidade e dureza de coracdo, por néo
haverem crido nos que o tinham visto ressuscitado.
E disse-lhes: Ide por todo o mundo, pregai o
evangelho a toda criatura.

Quem crer e for batizado seré salvo; mas quem nédo
crer sera condenado.

E estes sinais seguirdo aos que crerem: Em meu
nome expulsardo os demédnios; falardo novas
linguas;

Pegardo nas serpentes; e, se beberem alguma
coisa mortifera, ndo lhes faré dano algum; e poréo
as maos sobre os enfermos, e os curargo.

Ora, o Senhor, depois de lhes ter falado, foi
recebido no céu, e assentou-se a direita de Deus.
E eles, tendo partido, pregaram por todas as
partes, cooperando com eles o Senhor, e
confirmando a palavra com os sinais que se
seguiram. Amém.



Tais versiculos ndo aparecem nos manuscritos
gregos mais antigos e confidveis, como o Cddice
Sinaitico e o Cddice Vaticano (século IV), que
encerram o evangelho em Marcos 16:8. O
vocabulario, o estilo e a teologia diferem do
restante do texto, e muitos manuscritos
posteriores trazem marcas indicando que os
copistas sabiam tratar-se de um acréscimo.

O consenso académico moderno é claro:

1. Marcos originalmente terminou no versiculo 8,
de forma abrupta e intencional.

2. O final longo foi adicionado posteriormente
para oferecer um encerramento mais completo e
teologicamente confortavel.

Diante disso, torna-se inevitdvel prosseguir na
investigagdo. Se Marcos silencia, os evangelhos
posteriores  falam de  modos  distintos,
acrescentando cenas, didlogos e interpretacdes.
Comparar essas narrativas, compreender suas
diferencas e motivacdes, é essencial para lancar luz
sobre uma das questdes mais inquietantes da
historia religiosa: o que realmente se acreditava ter
acontecido apds a crucificagdo de Jesus de Nazaré
— e como essas crengas foram sendo moldadas ao
longo do tempo a ponto de tornar dificil de
encontrar a verdadeira identidade do Nazareno.






Do siléncio ao esplendor:
o crescimento dos relatos
pds-crucificagao

Como vimos, o Evangelho de Marcos encerra-se
de modo abrupto, com medo, siléncio e auséncia
total de aparicdes de Jesus. A medida que
avancamos cronologicamente para Mateus, Lucas
e Jodo, os relatos se tornam mais longos, mais
detalhados, mais teoldgicos e, sobretudo, mais
“conclusivos”. A pergunta que guia esta anélise é
simples: o que foi sendo acrescentado e por qué?

O Evangelho de Mateus

O Evangelho de Mateus é tradicionalmente
atribuido ao apdstolo Mateus, porém a maioria
dos estudiosos entende que foi escrito por um
cristdo judeu altamente instruido, pertencente a
uma comunidade judaico-cristd. Foi composto
provavelmente entre 80 e 90 d.C., apds a
destruicdo do Templo de Jerusalém.

Mateus escreve para judeus que criam em Jesus
como Messias e que precisavam justificar essa fé
diante do judaismo rabinico. Seu evangelho
procura demonstrar, de forma sistemética, que
Jesus cumpre as Escrituras, porque isso era muito
importante diante das objecdes rabinicas.



Acréscimos apds a crucificagdo

Em comparagcdo com Marcos, Mateus introduz
elementos novos e espetaculares:

Um terremoto no momento da ressurreicao;

Um anjo do Senhor que desce do céu, remove a
pedra e assusta os guardas;

Soldados romanos vigiando o sepulcro;

A narrativa da suborno dos guardas, para explicar
o boato do corpo roubado;

Apari¢des explicitas de Jesus as mulheres;

Uma aparigdo final aos discipulos na Galileia;

A Grande Comissao (“lde e fazei discipulos de
todas as nagdes”).

Mateus, portanto, responde claramente a
objecbes externas e fortalece a autoridade
institucional da Igreja nascente.

O Evangelho de Lucas

Lucas é atribuido a Lucas, médico e companheiro
de Paulo, embora o autor se apresente como um
historiador que investigou cuidadosamente as
tradigoes recebidas. O evangelho foi escrito entre
85 e 95 d.C., provavelmente para cristdos de
outros paises.

Lucas escreve com forte preocupacgdo historica,
pastoral e catequética, e seu evangelho é o
primeiro volume de uma obra maior, continuada
em Atos dos Apdstolos.



Acréscimos apds a crucificagdo

Lucas amplia ainda mais o cenério narrado por
Mateus:

Agora, ao invés de um anjo, sdo dois anjos no
sepulcro;

Narra um relato detalhado da incredulidade dos
discipulos;

Fala da célebre aparicdo no caminho de Emads,
ausente em todos os outros evangelhos;

Jesus aparece ressuscitado e come alimento para
provar que ressuscitou em carne.

Conta um periodo explicito de ensinamentos pds-
ressurreicao;

F o Unico evangelho que narra a ascensio aos
céus, descrita de forma solene.

Aqui, a ressurreicdo é demonstrada, explicada e
ensinada.

O Evangelho de Joao

O Evangelho de Jodo é o mais tardio, escrito entre
90 e 100 d.C., por alguém ligado a chamada
comunidade  joanina, sendo uma obra
profundamente teoldgica e simbdlica.

Jodo escreve para uma comunidade ja expulsa das
sinagogas, que enfrenta conflitos internos e
externos, e busca afirmar a identidade divina de
Jesus de modo inequivoco.



Acréscimos apds a crucificagdo
Jodo apresenta o relato mais elaborado de todos:

Maria Madalena encontra o timulo vazio sozinha;
Havia dois anjos no sepulcro;

Jesus aparece pessoalmente a Maria;

E relatada aparicdo de Jesus aos discipulos com
portas fechadas;

Consta o episédio de Tomé, que toca as feridas de
Jesus;

Ocorre um segundo encontro na Galileia;

E narrada a pesca milagrosa;

Mostra o didlogo de Jesus com Pedro (“Tu me
amas?”)

Aqui, Jesus ressuscitado fala longamente, restaura
liderancas e confirma sua identidade divina.



Paulo antes dos Evangelhos:
o Jesus mais antigo
que podemos acessar

Qualquer investigacdo honesta sobre quem foi
Jesus deve levar em consideracédo o fato de que
Paulo escreveu sobre Jesus antes dos Evangelhos.
Suas cartas datam, em grande parte, das décadas
de 50 e inicio dos anos 60 d.C., ao passo que
Marcos dificilmente é anterior a 60 d.C. Isso
significa que o primeiro retrato literario de Jesus
que possuimos vem de um tedlogo que nunca o
conheceu em carne e 0sso, e nas cartas Paulinas a
fé na ressurreicao ja estd plenamente formada. Se
para alguns isto significa que a ressurrei¢do nao foi
um acréscimo tardio, para outros pode significar
que Paulo, cidaddo romano, acrescentou
elementos de mito solar desde cedo na teologia
crista.

O texto mais decisivo nesse debate é 1 Corintios
15. Ali, Paulo ndo apresenta a ressurreicdo como
uma ideia nova, muito menos como uma
especulagdo pessoal. Pelo contrario, ele afirma
estar transmitindo uma tradicdo que “recebeu”.
Paulo afirma que “Cristo morreu por nossos
pecados, segundo as Escrituras; que foi sepultado;
que ressuscitou ao terceiro dia; e que apareceu...”
(1Co 15:3-5). A estrutura é quase litldrgica,
formulada, memorizével, claramente anterior a



prépria carta. Muitos estudiosos reconhecem
nesse trecho um credo cristdo primitivo,
possivelmente formulado poucos anos apds a
crucificacdo de Jesus.

O Jesus de Paulo é, curiosamente, quase
desprovido de biografia. Nada sobre milagres,
parébolas, nascimento virginal, Maria, José, Belém
ou Nazaré. O foco absoluto recai sobre trés eixos:
cruz, ressurreicao e exaltacdo. Para Paulo, Jesus é
o Cristo crucificado e o Senhor exaltado a direita
de Deus. Isso sugere que, no estdgio mais antigo
acessivel da fé cristd, Jesus ja € apresentado como
evento teoldgico: algo aconteceu com ele, e esse
algo redefiniu completamente a compreensao de
Deus, da morte e da esperanca.

Antes que houvesse histdrias longas sobre a vida
de Jesus, ja havia uma conviccdo poderosa de que
Deus o havia vindicado apdés a morte. Os
evangelhos, nesse sentido, podem ser lidos como
sua narracao posterior, uma tentativa de ancorar,
na vida concreta de Jesus, aquilo que ja era crido
a seu respeito. Paulo ndo nos diz quase nada sobre
quem Jesus foi no cotidiano; ele nos diz, com
absoluta convicgdo, quem Jesus passou a ser para
afé.

Assim, se a fé na ressurreicdo é tdo antiga, ela
exige uma explicagdo histérica robusta. O que
aconteceu para que um judeu crucificado,
executado como fracassado, fosse proclamado
Senhor em tdo pouco tempo? Paulo ndo responde



plenamente. Ele testemunha que, quando
escreveu, a transformacao ja havia ocorrido. Entre
o Jesus da histéria e o Cristo proclamado, existe
um acontecimento que escapa as categorias
simples de invencao tardia ou mito gradual. E
nesse ponto, entre cruz e fé, entre morte e
proclamagédo, que o mistério de Jesus se torna
mais profundo do que nunca.



Os principais Evangelhos Gnésticos:
o que dizem e o que silenciam

Quando se olha além do Novo Testamento
candnico, surge um conjunto de escritos que
oferecem uma leitura radicalmente distinta sobre
Jesus, a salvacgédo e, sobretudo, a ressurreigdo. Sao
os chamados Evangelhos Gndsticos, textos
produzidos majoritariamente entre os séculos Il e
lIl, em contextos teoldgicos ja bastante distantes
do cristianismo apostdlico.

1. O Evangelho de Tomé

Datado entre 120 e 140 d.C. (embora alguns
estudiosos defendam a existéncia de camadas
mais antigas), o Evangelho de Tomé é uma
coletdnea de 114 ditos atribuidos a Jesus.

Nao ha ali relatos de milagres, nem paixdo, nem
crucificacdo e tampouco ressurreicdo. O foco é
outro: o autoconhecimento como caminho da
salvacdo. Jesus ndo "retorna dos mortos” em cena
alguma; Ele aparece como portador de uma
sabedoria eterna, cuja compreensao liberta o ser
humano da ilusdo do mundo material.

Aqui, a vitdria é sobre a ignorancia.



2. O Evangelho de Maria (Madalena)

Produzido provavelmente entre 140 e 160 d.C,,
esse texto apresenta um Jesus que surge apods a
ressurreicdo sem confirmar, exatamente, um
evento fisico. Ele transmite ensinamentos secretos,
especialmente a Maria Madalena, o que gera
tensdo e conflito com Pedro e outros discipulos.

O embate é simbdlico: autoridade feminina versus
lideranca apostdlica masculina. A prépria
ressurreicdo é reinterpretada como uma elevacéo
espiritual da alma, ao invés de ser o ponto central
de um acontecimento histérico verificavel.

3. O Evangelho de Filipe

Datado entre 150 e 180 d.C., o Evangelho de Filipe
mergulha em linguagem simbdlica, sacramental e
profundamente metaférica. A ressurreicdo das
pessoas acontece ja nesta vida, quando o
individuo desperta espiritualmente.

O ponto central de Filipe permanece claro: ndo ha
interesse em um retorno corporal de Jesus a
histéria, e sim num processo interior de
iluminacéo.

F nesse evangelho que surge o famoso (e
frequentemente  mal compreendido) trecho
envolvendo Maria Madalena, aquele que
menciona Maria Madalena como a koindnos
(companheira) de Jesus e descreve Jesus



beijando-a. Eis o nucleo do texto, em traducdo
aproximada do copta (NH 11, 3):

"Havia trés que caminhavam sempre com o
Senhor: Maria, sua mae, a irma dela e Maria
Madalena, aquela que ¢é chamada sua
companheira (koindnos). Pois Maria Madalena era
sua companheira. O Salvador a amava mais do que
a todos os discipulos e costumava beija-la
frequentemente...”

Logo depois, o texto relata a reacdo dos
discipulos:

"Os outros discipulos disseram-lhe: ‘Por que a
amas mais do que a todos n6s?"”

Por que esse trecho é mal compreendido?
1. O problema da palavra koinonos

No grego (e no uso gndstico), koindnos néo
significa esposa. O termo indica:

parceiro espiritual;
alguém que compartilha conhecimento;
participante de um mesmo mistério;

Nos textos gnodsticos, o vocabulario relacional é
simbdlico, ndo conjugal.



2. O "beijo" é gndstico

O Evangelho de Filipe usa o beijo como simbolo
de transmissdo espiritual. Em varios trechos do
mesmo texto, o beijo aparece ligado a
comunicacéo do logos ou do pneuma:

"Pois é por um beijo que os perfeitos concebem e
dédo aluz.”

Ou seja, o beijo representa a comunicagao da
gnose, nao intimidade sexual.

Além disso, o manuscrito estd lacunar: o local do
beijo ("na boca”, por exemplo) ndo aparece no
texto original preservado, mas foi incluido por
tradutores ou popularizado em versdes nao
académicas.

3. O foco é o conhecimento

Maria Madalena simboliza, no Evangelho de Filipe,
a alma que recebe a revelagdo. O conflito com os
discipulos ndo trata de ciimes roménticos, mas de
autoridade espiritual: quem compreendeu o
ensinamento secreto?

Esse mesmo padrdo aparece no Evangelho de
Maria e em outros textos gnosticos. E por que isso
se conecta a visdo gnostica da ressurreicao?

Porque o Evangelho de Filipe desloca
completamente o eixo da fé: ndo importa quem
tocou o corpo ressuscitado, importa quem



recebeu o conhecimento. A ressurreicao, para
esse texto, é despertar agora, nao um retorno
fisico futuro.

"Aqueles que dizem que morrerdo primeiro e
depois ressuscitardo estdo enganados. Se nao
recebem a ressurreigdo enquanto vivem, quando
morrerem nao receberdo nada.”

A polémica moderna a respeito de Jesus e Maria
Madalena vem da leitura literal de um texto que foi
escrito para ser alegdrico e inicidtico, nao
biogréfico.

4. O Evangelho de Judas

Escrito provavelmente entre 150 e 170 d.C., esse
evangelho inverte completamente a narrativa
tradicional. Judas é retratado como o discipulo
que compreende Jesus de forma mais profunda.
Sua aparente traicdo é, na verdade, parte
necessaria do plano divino.

Quase nada se diz sobre aparicbes pds-
ressurreicdo. A énfase recai sobre a libertacéo do
espirito da prisdo do corpo, uma ideia
incompativel com qualquer teologia que valorize a
ressurreicao fisica.



5. Pistis Sophia

Embora ndo seja um evangelho narrativo, Pistis
Sophia merece destaque. Nele, Jesus ressuscitado
passa onze anos ensinando os discipulos, em
longos discursos esotéricos sobre hierarquias
celestes, éons e mistérios cdsmicos.

Esse “Jesus ressuscitado” é um mestre cdsmico,
quase atemporal, distante de qualquer contexto
histérico concreto e é importante que seja
aprofundada a investigagao sobre este livro escrito
no século lIl.

Pistis Sophia: quando Jesus deixa a histéria e
assume O COSMOs

Entre os muitos textos que circularam nos
primeiros séculos do cristianismo, poucos sdo tdo
desconcertantes quanto a Pistis Sophia. Densa,
simbdlica e deliberadamente enigmética, essa
obra nao tenta contar o gue aconteceu, ela tenta
revelar o que estaria oculto por tras da realidade.
E, ao fazerisso, apresenta um Jesus que quase ndo
reconhecemos.

Um texto fora do eixo da histéria

Redigida em copta, provavelmente entre os
séculos lll e IV, a Pistis Sophia é um didlogo
revelatorio, estruturado em perguntas e respostas,
no qual os discipulos interrogam um Jesus ja
ressuscitado por onze anos.

Aqui, a ressurreicdo é o ponto de partida para um
ensino secreto.



O cenério é o invisivel. O monte das Oliveiras
surge como referéncia simbdlica, pois o
verdadeiro palco é outro: as regides celestes, os
mundos da Luz, os eons, os abismos do Caos.
Maria Madalena destaca-se como a discipula que
mais compreende, mais pergunta, mais ousa,
enquanto Pedro frequentemente encarna a
incompreensdo e o apego ao literal.

Quem é Jesus, afinal?

O Jesus da Pistis Sophia ndo carrega marcas de
pregos nem fala de sofrimento. Ele é descrito
como uma figura luminosa e césmica, governante
dos mundos superiores, conhecedor das
engrenagens invisiveis do  universo. Sua
humanidade quase desaparece. A cruz, se ndo é
negada, é irrelevante.

O que importa é o Conhecimento de Jesus.

O texto apresenta uma cosmologia minuciosa e
hierarquizada:

Reino da Luz, Tesouros da Luz, eons, arcontes,
regides de caos e queda. O mundo surge como
um espaco defeituoso, distante da perfeicdo
original.

A pergunta implicita é incOmoda: se o mundo é
inferior, que sentido teria Deus encarnar-se nele?
Amor é a resposta. Amor e um plano maior.



Pistis Sophia: um drama que espelha a alma

No centro do texto estd Pistis Sophia, uma
entidade feminina que busca a Luz suprema, erra,
cai, é enganada por poderes inferiores e clama por
salvagdo. Sua histdria representa a alma humana:
caida, confusa, desejosa de retorno. Seu drama é
o drama de todos os que esqueceram sua origem
luminosa.

O papel de Jesus é a mediagédo

Jesus ndo salva derramando sangue. Ele salva
descendo, ensinando, revelando. Ele resgata Pistis
Sophia das regides inferiores e ensina o caminho
de retorno a Luz.

Aqui, Jesus é um mediador césmico, ndo um
cordeiro sacrificial. A redencdo acontece pelo
entendimento, nao pela cruz.

Salvagdo como conhecimento

Na Pistis Sophia, o problema humano ¢é a
ignorancia. A salvacdo ocorre por meio da gnosis,
da compreensdo dos mistérios, dos nomes
secretos, das chaves espirituais que permitem a
alma atravessar as esferas celestes.

Fé é compreender. Arrependimento existe, mas
ocupa lugar secundario diante do conhecimento.

Discipulos em conflito

Os discipulos perguntam sem cessar. Alguns
compreendem;  outros  tropegam.  Pedro,
repetidamente, representa o apego ao concreto,



ao moral, ao simples. Maria Madalena simboliza a
percepcao espiritual elevada.

O texto parece perguntar, de forma quase
provocativa: quem realmente entendeu Jesus?

Ressurreigcao sem corpo

Ndo hd sepulcro vazio. Nado ha toque, nem
refeicdes, nem prova fisica. Jesus se manifesta em
formas de luz. A ressurreicdo é espiritual. Trata-se
de um despertar, ndo um retorno. Afinal, se o
corpo é prisdo, por que restaura-lo?

O destino das almas

As almas ascendem ou descem conforme o
conhecimento  adquirido. Ha  purificagbes
sucessivas, correcoes pedagdgicas, ecos de
reencarnagao implicita. O juizo é instrutivo onde
vale a premissa de que aprender ¢é salvar-se.

O abismo entre Pistis Sophia e os Evangelhos
candnicos

Quase tudo se inverte: a cruz perde centralidade,
o pecado dé lugar a ignoréncia. A graca é
substituida pela iluminacdo e a histéria cede
espaco ao mito césmico.

O Jesus dos Evangelhos caminha, sofre e morre. O
Jesus da Pistis Sophia ensina, revela e governa.

A Pistis Sophia ndo tenta complementar os
Evangelhos. Ela os desloca, transforma o drama
histérico da cruz em um mito césmico de queda e



retorno a Luz e, ao fazé-lo, forca o leitor a encarar
uma questdo inevitavel: Jesus foi o Messias que
entrou na histdria para vencer a morte

ou 0 mestre coésmico que ensina como escapar do
mundo?



O que os Evangelhos Gnésticos dizem
sobre o pds-ressurreicao?

Apesar das diferengas entre si, esses textos
convergem em trés pontos fundamentais, todos
profundamente  distintos  dos  Evangelhos
candnicos:

1. A ressurreicdo ndo é central como evento fisico
Nao ha sepulcro vazio, nem corpo tocado, nem
refeicdes com discipulos. Raramente aparecem
datas, lugares ou multiplas testemunhas. O
interesse estd no que foi revelado a poucos.

2. Jesus surge como revelador secreto

Apds a ressurreicéo, Ele fala a alguns escolhidos,
transmite ensinamentos ocultos e prepara almas
para uma ascensdo espiritual. Isso contrasta
diretamente com as aparicdes publicas, corporais
e comunitarias descritas nos textos candnicos.

3. A salvacgéo é conhecimento, néo histéria

O problema humano nesses evangelhos é a
ignorancia. O corpo é visto como prisao, a matéria
como inferior ou defeituosa. Dentro dessa ldgica,
uma ressurreicdo corporal perde relevancia e se
torna teologicamente incoerente.



Canodnicos x Gnésticos: o contraste essencial

Nos Evangelhos candnicos, a ressurreicdo € um
evento histérico; nos gndsticos, uma experiéncia
espiritual. O corpo é redimido nos evangelhos
candnicos e rejeitado como cércere da alma nos
evangelhos gndsticos. H& multiplas testemunhas
nos candnicos; ja nos gndsticos as revelagdes sdo
individuais.

A cruz e a ressurreicdo ocupam o centro da fé
apostdlica; j& o conhecimento secreto domina a
teologia gnostica. Jesus foi interpretado como o
Messias encarnado nos evangelhos candnicos; ja
nos evangelhos gndsticos ele é o revelador

cHdsmico.

Conclus&o histérica

Os Evangelhos Gnésticos ndo sdo fontes
independentes para o Jesus histérico. Eles
refletem teologias desenvolvidas no século I,
reinterpretando  Jesus a luz de filosofias
helenisticas e correntes espiritualistas.

Ainda assim, sdo documentos preciosos. Revelam
as disputas teoldgicas dos primeiros séculos,
mostram o que a Igreja primitiva rejeitou
conscientemente e ajudam a entender como a
ressurreicdo foi reformulada fora da tradicdo
apostolica.

Em resumo, eles falam de um Cristo que é um
mestre que ensina a escapar do mundo. Tais
evangelhos foram escritos a partir de



aproximadamente 90 d.C , e se para alguns eles
sdo menos factuais e mais tedricos, para outros
eles revelam camadas mais profundas dos
ensinamentos de Jesus, revelando mais sobre
quem realmente seria o Mestre.

O que observamos ao fazer essa comparacao dos
evangelhos é um claro e  explicito
desenvolvimento da teologia cristd. A medida que
o tempo passa, as comunidades cristas enfrentam
novas perguntas, novas criticas e novas
necessidades teoldgicas. Deste modo, claramente
os relatos se expandem para responder a essas
demandas.

O siléncio de Marcos dé lugar a catequese de
Mateus, a pedagogia histérica de Lucas e a
teologia elevada de Jodo. Lucas e Mateus narram
e interpretam os fatos, e é justamente nesse
processo que surgem Os acréscimos, as
harmonizacdes e os detalhes progressivos.

Alinvestigagdo, portanto, ndo busca desqualificar a
fé, mas compreender como ela foi sendo
construida, transmitida e moldada. E é nesse
ponto que a pergunta inicial retorna com ainda
mais forca: Se os evangelhos contém divergéncias
significativas entre si e acréscimos deliberados na
histéria, quem foi, afinal, Jesus de Nazaré antes
que sua histéria fosse escrita, reescrita e
proclamada ao mundo? Se os eventos narrados
apods a crucificacdo ndo langam luzes sobre isto, é
importante que analisemos os eventos narrados



antes de Jesus iniciar sua missdo, mas antes é
importante analisar relatos arabes, islamicos e
orientais sobre o que aconteceu a Jesus apds a
ressurreicao.



Jesus no Isla:
a crucifacdo ndo acontece

Para o Isla, Jesus (‘Isa ibn Maryam) ocupa um lugar
elevado. Ele ndo é o Filho de Deus, nem a
encarnacdo do divino. Ainda assim, ndo é um
personagem secundario. Jesus nasce de Maria por
milagre, realiza sinais, proclama a vontade de Deus
e permanece como uma das figuras mais honradas
da tradicdo islamica.

O ponto de ruptura surge na cruz.
O Alcorao é direto e deliberadamente contido. Em
4:157-158, lemos:

"Eles ndo o mataram nem o crucificaram; isso
apenas lhes pareceu assim...
Deus o elevou a Si.”

Essas duas frases sustentam toda a visao islamica
sobre o destino de Jesus. O texto ndo descreve
cenas, nao detalha mecanismos, n3o narra
substituicdes. Ele afirma o essencial: Jesus nédo
morreu.

Por que o Isla nega a morte de Jesus?

A resposta esté na propria arquitetura teoldgica do
Isla.  No pensamento islamico, Deus ¢é
absolutamente soberano. Permitir que um grande
profeta fosse publicamente humilhado, derrotado



e executado por seus inimigos seria incompativel
com essa soberania.

A crucificagdo, no mundo antigo, era uma punigdo
infame. N&o simbolizava redencédo, como na fé
cristd, mas um completo fracasso. Para o Isl3, esse
destino simplesmente ndo pode ser atribuido a um
mensageiro fiel de Deus.

A rejeicdo da teologia da cruz

O Isla rejeita trés pilares centrais do cristianismo: o
pecado original, a redencao vicéria e o sacrificio
expiatério. Se ndo hé culpa herdada a ser paga,
ndo hé necessidade de um sacrificio redentor.
Nesse sistema, a morte de Jesus perde sua funcéo
teoldgica e, sem funcao, ela é negada.

A protegdo do monoteismo absoluto (tawhid)

O Isla insiste com forca: Deus nédo gera, nédo é
gerado e ndo se encarna. A teologia crista da cruz
estd profundamente ligada a encarnacdo e a
filiacdo divina de Jesus. Negar a morte ¢, também,
bloquear essa leitura desde a raiz.

Mas o que significa dizer que 'pareceu’ que ele
morreu?

Aqui entram as tradicbes interpretativas (tafsir). Ao
longo dos séculos, estudiosos mugulmanos
propuseram explicacdes diversas: outra pessoa
teria  sido crucificada em seu lugar; os
perseguidores acreditaram té-lo matado; Deus
confundiu os algozes; o evento foi mal
compreendido pelos observadores.



O Alcorédo, porém, ndo endossa nenhuma dessas
hipoteses em particular. Ele ndo explica como
aconteceu e simplesmente afirma o resultado:
Jesus ndo morreu.

“Deus o elevou”: o que isso significa?

Na leitura cldssica do Isla, Jesus foi elevado vivo,
em corpo e espirito. Ele ndo ressuscita, porque ndo
morre. Ele ndo é glorificado pela cruz, porque a
crucificagdo ndo acontece. Ele é preservado por
vontade divina.

Por que no Isla Jesus ainda retornara?

Porque sua missdo nao foi concluida. O Isla afirma
que Jesus retornaré no fim dos tempos como sinal
do Juizo Final, restaurador da justica e servo fiel de
Deus.

Curiosamente, had também uma Segunda Vinda,
sé que sem divindade.

Ecos de debates mais antigos

Estudiosos observam paralelos entre a visdo
islamica e correntes cristas antigas que negavam a
crucificagdo, como o docetismo e algumas formas
de gnosticismo, além de tradicdes judaicas
anticristas.



O contraste que nao pode ser suavizado

No cristianismo, Jesus é o Filho de Deus; no Isl3,
um profeta. Para um, a cruz é central; para o outro,
impensével. Em um, a morte é real e redentora; no
outro, ela ndo ocorre. A elevacéo crista vem apods a
ressurreicdo; a islamica, sem morte. O retorno
cristdo é glorioso; o islamico, funcional e servil.

Duas teologias, dois centros

O Isla afirma que Jesus ndo morreu porque a cruz
contradiz sua visdo de Deus, a redencédo pelo
sacrificio é rejeitada, a dignidade profética precisa
ser preservada e o monoteismo absoluto deve
permanecer intacto.

Para o Isla, Deus salvou Jesus da morte; para o
cristianismo, Deus salvou o mundo por meio da
morte de Jesus. E é exatamente nesse ponto que
as duas teologias deixam de dialogar e passam a
se contradizer.






A cruz contestada:
textos antigos que negam ou esvaziam
a crucificacao

Um ponto precisa ser estabelecido com clareza
desde oinicio da investigagdo: nenhum evangelho
candnico nega a crucificagdo de Jesus. Pelo
contrario, a morte na cruz é o elemento mais
estavel, repetido e constrangedor da tradicdo
cristd primitiva. As tentativas de negar, relativizar
ou espiritualizar esse evento surgem sobretudo
em circulos docéticos e gndsticos dos séculos Il e
I, comunidades que lutavam para conciliar a
figura de Jesus com uma teologia profundamente
anti-material.

O exemplo mais explicito é o Segundo Tratado do
Grande Sete, encontrado em Nag Hammadi e
datado entre 150 e 180 d.C. Nele, a cruz é quase
um equivoco grotesco. O texto afirma que Jesus
ndo sofreu, ndo morreu e sequer foi o crucificado.
Outra pessoa teria ocupado seu lugar, enquanto o
verdadeiro Cristo observava o acontecimento do
alto, rindo da ignorancia dos algozes. “Foi outro
quem bebeu o vinagre... foi outro quem carregou
a cruz.” Aqui, a substituicdo é direta. O motivo
teoldgico é transparente: o Cristo verdadeiro é
espiritual, incorruptivel; sofrer seria incompativel
com sua natureza. O corpo, nesse sistema, é
aparéncia e, portanto, descartavel.



Essa mesma légica aparece, com variacdes, em
outros textos. Nos Atos de Jodo (c. 150 d.C.), ndo
hé uma substituicao clara, mas hé algo igualmente
corrosivo para a cruz: a negacgao da materialidade.
Jodo relata que, ao tentar tocar Jesus, as vezes ndo
sentia nada. O corpo era instavel, ilusério. A
crucificacdo, nesse quadro, ocorre no plano visivel,
como um teatro para os sentidos humanos. Ja no
Evangelho de Judas (c. 150-170 d.C.), o foco esta
em esvaziar a cruz de significado. O corpo é visto
como prisdo; a morte nao redime; Judas por sua
vez, ndo é um traidor e sim um colaborador do
plano de Jesus. A cruz deixa de ser escandalo ou
salvacdo e se torna irrelevante.

O Apocalipse de Pedro, em sua versdo gnostica,
radicaliza ainda mais: Pedro vé um homem sendo
crucificado, enquanto acima dele esta outro Jesus,
vivo e sorridente. O corpo sofre; o verdadeiro
Cristo ndo. A duplicidade volta a aparecer.

O padrao desses textos é consistente e revelador.
Todos partem das mesmas premissas: Deus nao
sofre; o divino ndo sangra; a matéria é inferior; o
corpo € ilusdo ou carcere. Se essas ideias sdo
verdadeiras, a cruz ndo pode ser real ou, ao
menos, ndo pode ter valor algum. Essa matriz
explica os textos gndsticos e leituras posteriores,
como a negagao islamica da crucificacdo e até
lendas muito mais tardias, como as da Caxemira
ou do Japéo. Sdo respostas diferentes ao mesmo
problema teoldgico: o escandalo inaceitavel de
um Messias crucificado.



= precisamente por isso que esses textos foram
rejeitados pelas comunidades cristas mais antigas.
Eles surgem tarde, contradizem testemunhos
anteriores, rompem com o judaismo do século |,
negam a encarnacao e eliminam o martirio real.
Quando Paulo escreve, por volta do ano 50 d.C,,
ele ja formula um nucleo que antecede qualquer
especulagdo gndstica:  “Cristo morreu... foi
sepultado... ressuscitou.” Essa afirmagcdo ¢é
anterior, embaracosa e dificil de harmonizar com
filosofias espiritualistas e, exatamente por isso,
historicamente mais sélida.

Houve, pois, muitos que negaram a crucificacao -
e com bastante criatividade. Mas essas negacdes
ndo pertencem ao cristianismo nascente: elas
surgem quando a cruz se torna teologicamente
insuportavel. Neste ponto, é importante observar
que a ideia da substituicdo ndo nasceu no Isl3; ela
ja circulava em correntes gndsticas que nao
conseguiam aceitar o filho de Deus pregado a uma
cruz.



Jesus na Caxemira:
A investigacgao por tras
do santudrio de Roza Bal

Entre as teorias que propdem destinos alternativos
para Jesus apds a crucificacdo, a tradicdo da
Caxemira ocupa um lugar singular. Seu ponto de
partida € um santuério real, antigo e ainda
venerado: o Roza Bal, em Srinagar. A pergunta,
porém, permanece incObmoda: quem realmente
esté enterrado ali?

Um timulo, um nome, uma suspeita

No Roza Bal repousaria um homem santo
conhecido como Yuz Asaf. Segundo a tradigcdo
local, ele teria vindo do “Ocidente”, vivido de
forma ascética, ensinado valores éticos elevados e,
por fim, morrido e sido sepultado na regido.

Para alguns intérpretes modernos, esses
elementos bastariam para um salto ousado: Yuz
Asaf seria Jesus de Nazaré. A ideia é atraente,
porém a investigagdo exige mais do que paralelos
sugestivos.

Tradigdo antiga... mas ndo téo antiga

F verdade que essa narrativa ndo surge no século
XX. Ela aparece em textos islamicos e persas
medievais, produzidos entre os séculos XIV e XVIII.
Neles, Yuz Asaf é descrito como profeta, santo ou
sabio vindo do Ocidente, com uma missdo



espiritual entre povos orientais. O detalhe crucial
estd no intervalo: esses textos sdo escritos mais de
mil anos depois de Jesus, sdo releituras tardias de
tradicbes ja em circulacéo.

O ponto de inflexdo: o Ahmadismo

A identificacdo explicita entre Jesus e Yuz Asaf
ganha forma clara no século XIX, com Mirza
Ghulam Ahmad, fundador do movimento
Ahmadiyya. Para ele, Jesus ndo morreu na cruz;
sobreviveu; viajou para o Oriente; e morreu
naturalmente na Caxemira.

Essa leitura ndo surge de uma necessidade
teoldgica: resolver o problema da crucificagéo e
da morte de Jesus dentro de um sistema religioso
especifico. Essa interpretacédo foi rejeitada tanto
pelo cristianismo  tradicional quanto pelo
islamismo classico.

O siléncio das fontes fundadoras

Quando voltamos as fontes mais préximas do
século |, o contraste é imediato: nos Evangelhos, a
narrativa é curta e fechada: Jesus morre, é
sepultado, ressuscita, aparece por um periodo
limitado e é exaltado. Ndo hé espaco para uma
longa vida posterior no Oriente.

No Isla classico, Jesus (Isa) ndo morre nem é
crucificado, também néo viaja, ndo envelhece e
ndo é sepultado na Caxemira. Ele é elevado por
Deus e retornara no fim dos tempos.



Curiosamente, nem mesmo o Islad sustenta a ideia
de um timulo de Jesus.

O crivo da pesquisa histérica

Do ponto de vista académico, os problemas se
acumulam: ndo existe documento do século |; ndo
hd evidéncia arqueoldgica identificavel, e
nenhuma inscricdo contemporanea menciona
Jesus no Oriente. Além disso, o nome Yuz Asaf
provavelmente deriva de Bodhisattva, termo
budista que, ao longo dos séculos, foi associado a
diferentes figuras sédbias em contextos islamicos e
persas. A associacao com Jesus é retroativa,
construida muito depois do fato que pretende
explicar.

Por que a ideia persiste?

Porque ela é poderosa no plano simbdlico. Ela
resolve dilemas teoldgicos, aproxima Jesus das
tradicdes orientais, cria um mestre universal e
dialoga bem com espiritualidades ndo cristas.
Como mito religioso, funciona. Como
reconstrucao histdrica, falha.

Entre o sébio e o Messias

A tradicdo da Caxemira afirma, com razoavel
seguranga, que um homem santo viveu e morreu
ali. O que ela ndo consegue sustentar é a
identificacdo desse homem com Jesus de Nazaré.
Essa associacdo surge tardiamente, carece de
apoio em fontes antigas e ndo encontra respaldo
na pesquisa histérica séria.



Essa histéria, porém, nos ensina muito sobre
releituras culturais de Jesus, sobre didlogo inter-
religioso e sobre o desejo humano de universalizar
figuras sagradas, entretanto ndo altera o que
sabemos historicamente sobre o carpinteiro da
Galileia.

A Caxemira, portanto, venerou um grande sabio;
agora transformar esse sabio em Jesus € uma
construgdo posterior, ndo um dado histérico.



Jesus enterrado no Japao?

Entre as muitas histdrias alternativas sobre o
destino de Jesus, poucas soam tao intrigantes e
tdo desconectadas das fontes antigas quanto a
narrativa que o coloca enterrado no Japao.
Segundo essa tradicao, Jesus teria escapado da
crucificacdo e atravessado continentes inteiros
para viver seus Ultimos anos como agricultor em
uma remota vila japonesa. O local existe. A histéria,
porém, exige cautela.

Um timulo no norte do Japao

Na vila de Shingd, na provincia de Aomori, existe
um local conhecido como Kirisuto no haka, o
“Tumulo de Jesus”. Placas explicativas contam uma
histéria surpreendente: Jesus teria sobrevivido a
crucificacdo, deixado a Judeia e, apds uma longa
jornada pela Sibéria e pela China, chegado ao
Japéo, onde se casou, teve filhos e morreu com
mais de cem anos. E uma narrativa sedutora. O
problema é que ela comeca onde as evidéncias
terminam.

A histéria em detalhes

Segundo a tradicdo local, quem teria sido
crucificado néo foi Jesus, e sim seu suposto irmao
Isukiri, um personagem completamente ausente
de qualquer fonte antiga, judaica ou crista.
Enquanto isso, Jesus teria fugido do Oriente
Médio, vivido andnimo no Japao e sido sepultado



ali, longe de Jerusalém. Nenhum desses
elementos aparece em textos antigos. Nem
mesmo nos mais especulativos. Entdo de onde
surgiu essa histéria?

O Japao do século XX e o nascimento do mito

O contexto ajuda a explicar o fendmeno. A
narrativa surge em um Japao que buscava reforcar
sua identidade nacional, flertava com ideias de
excepcionalismo cultural e se mostrava receptivo a
mitos de origem universal.

Nesse cenario, a ideia de Jesus ter passado pelo
Japéo era simbdlica. Hoje, a prépria vila de Shingd
trata a histéria mais como folclore e atracado
turistica do que como fé ou fato histérico.

O siléncio absoluto das fontes antigas

Aqui, a investigacgéo se torna definitiva. Nenhuma
fonte dos séculos |, Il ou lll, crista, judaica, romana
ou oriental menciona: uma fuga de Jesus da
crucificacdo; viagens de Jesus ao Oriente; nem
uma vida posterior em outro continente.

Esse siléncio inclui os Evangelhos candnicos; as
cartas de Paulo; historiadores romanos como
Tacitus; autores judeus como Flavio Josefo; e até
os textos gndsticos, que, ironicamente, adorariam
uma narrativa dessas, mas ndo dizem nada
parecido. Quando até os textos mais especulativos
se calam, o argumento colapsa.

E as "provas” apresentadas?



Defensores da lenda costumam citar cangdes
locais com palavras supostamente “semiticas”;
semelhancas de nomes; e até o formato do
timulo.

Todos esses pontos ja foram analisados e
explicados  por  coincidéncias  linguisticas;
tradicdes recentes reinterpretadas; reconstrugdes
modernas sem base antiga.

Ndo ha inscricbes antigas, ndo ha evidéncia
arqueoldgica relevante nem cadeia histérica
verificavel.

Curiosamente, nem mesmo os Evangelhos
gndsticos, que espiritualizam a ressurreicdo e
relativizam o evento histérico, sugerem uma fuga
geografica de Jesus. Eles transformam a
ressurreicdo em experiéncia espiritual, ndo em rota
de fuga continental. Além disso, a lenda japonesa
é ainda mais tardia que textos como a Pistis
Sophia.

Por fim, aqui estéd o ponto-chave da investigacéo:
essa lenda surge publicamente em 1935, baseada
nos chamados Documentos Takenouchi, que
alegavam revelar uma histéria secreta e alternativa
da humanidade.

Os documentos, porém, nunca puderam ser
autenticados; os supostos originais
desapareceram; nenhum historiador, filélogo ou



arquedlogo os considera confidveis, e sem
manuscritos verificaveis, nado héa histdria, s
alegacoes.

A ideia de Jesus sepultado no Japao néo revela
algo novo sobre o Jesus histdrico. Ela revela algo
sobre o imaginério religioso moderno. E um mito
do século XX, sem apoio textual antigo, sem
reconhecimento  académico e sem base
arqueoldgica.

Nao existe nenhuma evidéncia histérica séria de
que Jesus tenha vivido ou sido sepultado no
Japéo, mas todo esse enredo nos faz questionar:
por que ainda precisamos reinventar o destino de
Jesus?



Depois da cruz:
o problema que permanece

Os acontecimentos posteriores a crucificagdo ndo
esclarecem quem foi Jesus de Nazaré, pelo
contrario, multiplicam as possibilidades. O relato
mais antigo termina em siléncio e medo; os
seguintes expandem a narrativa, acrescentam
aparigdes, didlogos, comissdes e teologias cada
vez mais definidas. Fora do cénon, surgem
releituras radicais: um Jesus que nado retorna
fisicamente, um mestre que ensina segredos, um
revelador césmico, um profeta preservado por
Deus, um sabio deslocado para outros
continentes. A pergunta torna-se inevitavel: se a
identidade de Jesus fosse clara e inequivoca para
seus seguidores imediatos, por que ela precisaria
ser tdo rapidamente explicada, defendida,
ampliada ou mesmo reformulada?

Para uns, a execugdo romana indica um agitador
politico ou um messias fracassado; para outros, um
transgressor da Lei; para seus seguidores, o justo
perseguido; para comunidades posteriores, o
Cristo glorificado; para tradigdes alternativas, um
mestre espiritual mal compreendido; para o Isl3,
um profeta salvo da humilhacdo da cruz. Cada
releitura parece responder mais as perguntas
urgentes de quem narra: perseguicao, identidade,
autoridade, sentido da morte, esperanca futura. O
Jesus pos-crucificacdo revela mais sobre suas
comunidades do que sobre ele préprio.



Diante disso, investigar o que veio depois da cruz
pode ser insuficiente. Se os relatos finais se
expandem, se as interpretacdes se multiplicam e
se a identidade de Jesus se torna
progressivamente mais elevada, simbdlica ou
teologizada, entdo talvez seja necessério recuar.
Voltar antes da morte, antes dos conflitos, antes
das controvérsias, ao inicio da histéria, a
anunciagdo, a infancia quase silenciada, aos anos
ocultos, ao surgimento publico de sua mensagem.
Pois talvez a pergunta decisiva ndo seja quem
Jesus se tornou depois da crucificagdo, mas quem
ele foi antes que sua histéria precisasse ser
explicada.






O nascimento de Jesus:
quando a histéria comeca
e quando ndo comeca

Se o leitor se aproximar dos Evangelhos
imaginando encontrar desde o inicio uma narrativa
clara e uniforme sobre o nascimento de Jesus,
logo se deparard com um dado desconcertante:
dois evangelhos nada dizem, e os outros dois
contam histérias profundamente diferentes.

Marcos e Jodo apresentam um siléncio absoluto.

Os dois evangelhos mais extremos em termos
cronolégicos - Marcos (o mais antigo) e Jodo (o
mais recente) - ndo narram absolutamente nada
sobre a anunciacao, o nascimento ou a infancia de
Jesus.

Marcos comeca com Jesus adulto, sendo batizado
por Jodo; Ja o evangelho de Jodo comega com um
verso coésmico (“No principio era o Verbo...").

Nenhum deles menciona Maria recebendo
anuncio angelical; Nascimento virginal, Belém;
Pastores; Magos; Fuga para o Egito; Jesus crianga
no Templo. Essas histérias surgem exclusivamente
em Mateus e Lucas — e de maneiras muito distintas.



O Evangelho de Lucas: anunciagdo e nascimento
E em Lucas que surgem as narrativas mais
conhecidas do Natal cristao.

A anunciac¢édo a Maria (Lucas 1)

"E, entrando o anjo onde ela estava, disse: Salve,
agraciada; o Senhor é contigo; bendita és tu entre
as mulheres.”

(Lc 1:28)

"Desceré sobre ti o Espirito Santo, e a virtude do
Altissimo te cobrird com a sua sombra; por isso
também o Santo, que de ti hd de nascer, seré
chamado Filho de Deus.”

(Lc 1:35)

Aqui, Jesus é apresentado desde o ventre como
Filho de Deus, em uma linguagem profundamente
teoldgica e simbdlica.

O nascimento em Belém (Lucas 2)

"E aconteceu que, estando eles ali, se cumpriram
os dias em que ela havia de dar a luz.”

(Lc 2:6)

"E deu a luz a seu filho primogénito, e envolveu-o
em panos, e deitou-o numa manjedoura.”
(Lc 2:7)



Lucas inclui:

O recenseamento romano; os pastores; o coro de
anjos; "Gldria a Deus nas alturas, e paz na terra,
boa vontade para com os homens.”

(Lc 2:14)

Jesus no Templo aos doze anos (Lucas 2)
Este episddio aparece somente em Lucas:

"E aconteceu que, passados trés dias, o acharam
no templo, assentado no meio dos doutores,
ouvindo-os e interrogando-os.”

(Lc 2:46)

“Nao sabieis que me convém tratar dos negdcios
de meu Pai?”
(Lc 2:49)

Apds esse episddio, Lucas encerra a infancia de
Jesus com uma Unica frase:

"E Jesus crescia em sabedoria, e em estatura, e em
graca para com Deus e os homens.”
(Lc 2:52)

Dos 12 aos 30 anos de Jesus, Lucas fica em siléncio
total.



O Evangelho de Mateus: nascimento, magos e
fuga para o Egito

Mateus escreve para uma comunidade judaico-
crista. Seu objetivo é mostrar que Jesus cumpre as
Escrituras e por isso seu relato da infancia é
estruturado como  uma  sequéncia de
"cumprimentos proféticos”.

O nascimento e os magos (Mateus 2)
Mateus ndo descreve o parto, nem pastores, nem
manjedoura. Ele comeca com astrélogos orientais:

"E, tendo nascido Jesus em Belém da Judeia, nos
dias do rei Herodes, eis que uns magos vieram do
Oriente a Jerusalém.”

(Mt 2:1)

"E, entrando na casa, acharam o menino com
Maria, sua mae.”
(Mt 2:11)

Observe: Jesus jé& estd numa casa, ndo numa
manjedoura, como dito em Lucas.

A fuga para o Egito (Mateus 2)
Este episddio aparece somente em Mateus:

“Levanta-te, toma o menino e sua mae, foge para
o Egito.”
(Mt 2:13)

"E esteve |4 até a morte de Herodes, para que se
cumprisse o que foi dito pelo Senhor por



intermédio do profeta: Do Egito chamei o meu
Filho.”
(Mt 2:15)

Mateus associa Jesus a Moisés, reforcando a
imagem do libertador.

O massacre dos inocentes (Mateus 2)
Outro episédio exclusivo de Mateus:

"Entdo Herodes, vendo que tinha sido enganado
pelos magos, enfureceu-se muito, e mandou

matar todos os meninos que havia em Belém.”
(Mt 2:16)

Nenhum outro evangelho menciona esse evento
que, alids, ndo tem embasamento histérico. O
principal historiador judeu do século | é Flavio

Josefo (37-c.100 d.C.), autor de Antiguidades
Judaicas e Guerras Judaicas.

Josefo descreve Herodes com riqueza de
detalhes; relata crueldades menores e maiores. Ele
registra assassinatos de trés dos préprios filhos de
Herodes; o assassinado da esposa de Herodes,
Mariamne; o assassinato de lideres religiosos e de
opositores  politicos;  menciona  execucdes
pontuais, conspiragdes e paranoias do rei, mas ndo
menciona absolutamente nada sobre um
massacre de criancas em Belém. Isso é altamente
significativo, porque Josefo detestava Herodes e
qualquer atrocidade adicional reforcaria sua
critica.



O que essa comparagao revela?

Evento Marcos Mateus Lucas Jodo
Anunciacao a Maria
Nascimento
Pastores e anjos
Magos do Oriente
Fuga para o Egito
Jesus no Templo

X

Parcial

HKHXKXKXXX
XEEX

BEXXHEEHN
HKHXKXXXX

Um problrma grave: a genealogia de Jesus

Os  Unicos evangelhos que apresentam
genealogias de Jesus sdo Mateus (1:1-17) e Lucas
(3:23-38). Marcos, o mais antigo, nada diz; Jodo, o
mais teoldgico, ignora completamente qualquer
linhagem humana. Isso j& € revelador: a
genealogia surge quando hd a necessidade
explicita de ancorar Jesus na descendéncia de
Davi, requisito central para o Messias judaico.

No entanto, quando colocadas lado a lado, as
duas listas divergem entre si e entram em
contradi¢do direta. Mateus traga a linhagem de
Jesus a partir de Salomao, filho real de Davi,
passando por reis de Judd; Lucas segue por Nat3,
outro filho de Davi, nunca associado a linhagem
real. Os nomes entre Davi e José sdo quase
totalmente diferentes, os numeros de geragdes
nao coincidem e até o pai de José muda: em
Mateus, ele é Jacd; em Lucas, Heli. Ndo sdo
pequenas variacdes, elas constituem genealogias
mutuamente excludentes.



Tentativas posteriores de harmonizagdo como a
ideia de que uma genealogia seria de José e a
outra de Maria ndo encontram apoio no texto.
Ambos os evangelhos afirmam explicitamente
estar descrevendo a linhagem de José, e nenhum
apresenta genealogia de Maria. Mais grave ainda:
mesmo que uma dessas genealogias fosse
historicamente coerente, ambas falham no ponto
decisivo: segundo a prépria narrativa crista, Jesus
nao é filho bioldgico de José, e sim concebido
pelo Espirito Santo. No judaismo, a linhagem
davidica é bioldgica, patrilinear e legalmente
intransmissivel sem paternidade real. A adocdo, tal
como entendida no direito romano, nido supre
esse requisito na lei judaica. Assim, quanto mais se
insiste no nascimento virginal, mais se dissolve
qualquer possibilidade de descendéncia davidica
legitima.

Esse impasse ndo passou despercebido nos
préprios Evangelhos. Em um episddio notével
(Marcos 12:35-37; Mateus 22:41-46; Lucas 20:41-
44), o proprio Jesus questiona a ideia de que o
Messias seja filho de Davi. Citando o Salmo 110,
"Disse o Senhor ao meu Senhor...” ele pergunta:
“Se Davi o chama Senhor, como pode ele ser seu
filho?” O efeito é imediato: siléncio. Jesus evita
confirmar a linhagem davidica e a problematiza
abertamente, sugerindo que o Messias nao se
enquadra nessa categoria genealdgica tradicional.
Em termos narrativos, trata-se de uma refutacdo



interna da expectativa messianica baseada em
sangue, heranca e trono.

O quadro que observamos € claro e
desconfortavel. ~ As  genealogias  surgiram
tardiamente, divergem entre si, ndo resistem a
prépria doutrina do nascimento virginal e sdo
relativizadas pelo préprio Jesus, revelando o
esforco  dos evangelistas em  encaixa-lo
retroativamente em um molde messianico que ndo
lhe pertencia originalmente. Assim, a investigacédo
enfraquece a tese da linhagem davidica e reforca
uma conclusdo diferente: Jesus ndo se
compreendia, nem podia ser compreendido
historicamente, como o Messias judaico esperado.
E, mais uma vez, quanto mais se tenta fixar sua
identidade por titulos herdados, mais ela escapa
pelas frestas do préprio texto.

Demonstrada as falhas nas genealogias de Jesus,
chegamos a este ponto da investigagdo
percebendo que os relatos da infancia de Jesus
nao sdo universais, ndo sido uniformes e nao
aparecem nos evangelhos mais antigos. Eles
surgem  décadas  depois, provavelmente
moldados  por  necessidades  teoldgicas
especificas:

Lucas constréi um nascimento pastoral, universal e
compassivo; Mateus constréi um nascimento



profético, régio e ameacgador aos poderes; Marcos
e Jodo nada dizem.

Esses dados revelam algo essencial: tal como
demonstrado anteriormente, com os eventos pés
crucificacdo, percebe-se mais uma vez que a
histéria de  Jesus foi sendo  narrada
progressivamente, preenchendo siléncios,
respondendo a perguntas e dialogando com
expectativas religiosas.

E assim, entre anuncios celestes e longos siléncios
humanos, permanece uma pergunta que atravessa
os séculos:

Quem foi Jesus de Nazaré antes que sua histéria
comecasse a ser contada?



Os anos ocultos de Jesus

Entre o menino que surpreende os doutores no
Templo e o homem que surge as margens do
Jordao pedindo batismo, estende-se um siléncio
de quase vinte anos. Os Evangelhos ndo o
preenchem; a histéria ndo o registra; a tradicao
apenas sussurra. Sdo os chamados anos ocultos de
Jesus, um intervalo que é carregado de perguntas.
O que aconteceu nesse tempo? Onde esteve
aquele que, mais tarde, falaria como quem tem
autoridade? E por que a narrativa cristd aceita,
quase sem protesto, esse longo eclipse
biografico?

A resposta mais sobria é também a mais
desconcertante: Jesus viveu uma vida comum. Em
Nazaré, pequena aldeia da Galileia, teria
aprendido o oficio de tekton (artesdo, construtor)
homem das maos calejadas. Teria conhecido o
peso do trabalho diario, a economia fragil de uma
familia camponesa, as festas, os jejuns, as tensdes
politicas sob o dominio romano. Nada de milagres
registrados, nada de discursos memoréveis, so
tempo lento da formagdo humana.

O siléncio dos textos candnicos abriu espaco para
hipoteses. Alguns imaginaram Jesus em contato
com o0s essénios, comunidade ascética de
Qumran, as margens do Mar Morto. Outros o
viram como discipulo informal de mestres fariseus,



absorvendo debates sobre a Lei, o Reino de Deus
e a ressurreicdo dos mortos. Ha ainda teorias mais
ousadas — viagens ao Egito, a Siria, até a india,
sustentadas por evangelhos apodcrifos tardios e
tradicbes misticas, fascinantes, mas historicamente
frageis. O investigador atento percebe o padrao:
guanto menos evidéncia, mais imaginagao.

Ainda assim, algo pode ser visto com clareza:
quando Jesus reaparece aos trinta anos, ele ndo
fala como um improvisador. Suas parédbolas
revelam intimidade profunda com as Escrituras
hebraicas; suas controvérsias mostram dominio
das escolas de pensamento judaicas; sua
sensibilidade social denuncia convivéncia real com
pobres, doentes e excluidos. Nada disso se
constréi da noite para o dia. Os anos oculto de
Jesus parecem ter sido o laboratério silencioso de
sua mensagem publica.

O siléncio funciona como um convite ou uma
provocacgdo. Ele impede a idolatria precoce,
desloca o foco do sensacional para o essencial, e
sugere que a revelagdo ndo nasce do espetéaculo,
mas da maturacdo. Antes de ensinar o mundo,
Jesus parece ter aprendido a habita-lo.

No fim, os anos ocultos ndo enfraquecem a
narrativa cristd; eles a aprofundam. Eles lembram
que, antes do Cristo proclamado, houve o homem
formado no tempo, na espera e no anonimato.



A ddvida de Jodo Batista

Se os relatos da infancia e os longos anos ocultos
nao oferecem uma identidade clara para Jesus, o
inicio de sua vida publica tampouco dissipa as
incertezas. O dado mais desconcertante ndo vem
de opositores, autoridades ou estranhos, mas de
Jodo Batista, o profeta que o batizou, que o
anunciou e que, segundo a tradicdo, era seu
parente. Preso e a espera de um desfecho que nédo
compreendia, Jodo envia discipulos para
perguntar a Jesus: “Es tu aquele que havia de vir,
ou devemos esperar outro?” A pergunta revela
gue nem mesmo quem inaugurou o ministério de
Jesus possuia certeza sobre quem ele realmente
era.

Esse episddio expde uma fratura silenciosa entre
expectativa e realidade. Jodo havia proclamado
juizo iminente, fogo, machado a raiz das arvores;
Jesus, porém, percorre aldeias curando,
ensinando e convivendo com marginalizados. A
missao que se desenrola diante dos olhos de Joédo
ndo corresponde ao Messias que ele aguardava. A
duvida surge e se torna grave quando alguém que
conhece Jesus, que o viu agir, que o apresentou
ao povo, percebe que a histéria ndo segue o
roteiro esperado.



Assim, mesmo no ponto em que a narrativa parece
ganhar clareza (o batismo, o inicio da pregacéao, os
primeiros sinais) a identidade de Jesus permanece
em aberto. Se a infancia é fragmentada, os anos
ocultos silenciosos e o pds-crucificacdo multiplo
em interpretagbes, a prépria missdo publica
comeca sob o signo da interrogacao. Jodo duvida,
os discipulos aprendem aos poucos, as multiddes
oscilam, e o leitor é deixado com a mesma
pergunta que atravessa todo o relato: se nem o
precursor soube definir com precisdo quem Jesus
era, talvez seja importante recorrer as profecias
judaicas para encontrar pistas conclusivas sobre a
identidade de Jesus. Afinal, era ele o Messias? Um
agitador? Um charlatdo ou um mestre elevado?



O judaismo do século I:
um mundo sem consenso

Quando se fala em “o judaismo” no tempo de
Jesus, corre-se o risco de projetar para o passado
uma unidade que simplesmente ndo existia. O
judaismo do século | era tudo, menos
homogéneo. Ele vivia sob ocupagdo romana, sem
soberania politica, marcado por disputas internas
intensas e por leituras conflitantes das préprias
Escrituras. Nao havia uma autoridade central capaz
de definir, de forma definitiva, doutrina, pratica ou
esperanca futura. O resultado era um cenério
religioso vibrante e instdvel no qual diferentes
grupos competiam para dizer quem era Deus, o
que Ele exigia e, sobretudo, como e quando Ele
interviria na histéria.

Essas divergéncias se expressavam em correntes
bem definidas. Os fariseus enfatizavam a Toré oral,
a observancia rigorosa da Lei no cotidiano e a
esperanga na ressurreicdo dos mortos. Os
saduceus, ligados a aristocracia sacerdotal e ao
Templo, rejeitavam tradicdes orais e ndo criam
nem em ressurreicdo nem em anjos. Os essénios,
provavelmente associados a comunidade de
Qumran, retiravam-se do sistema  oficial,
aguardando um juizo iminente e, curiosamente,
esperavam dois messias: um sacerdotal e
espiritual e outro que seria um rei guerreiro. Ja os
zelotes viam a fidelidade a Deus como



incompativel com a submissdo a Roma e
defendiam a libertagdo armada como expressao
de fé. Havia ainda pregadores populares, profetas
itinerantes, curandeiros e visionarios apocalipticos,
figuras que surgiam e desapareciam com
frequéncia, muitas vezes terminando de forma
tragica.

Nesse ambiente fragmentado, a ideia de Messias
estava longe de ser univoca. Para alguns, ele seria
um rei davidico restaurador da soberania politica;
para outros, um sacerdote purificador do culto;
para outros ainda, um profeta semelhante a
Moisés ou uma figura celestial vinda do céu.
Certos textos falavam de um Messias vitorioso;
outros, de um justo sofredor; outros sequer
mencionavam um Messias pessoal, esperando
somente a intervengao direta de Deus. O préprio
termo Mashiach ndo carregava automaticamente
um significado fixo, era uma palavra em disputa,
aberta a multiplas leituras. Falar em "o Messias
esperado pelos judeus” é, portanto, uma
simplificagdo posterior que ndo faz justica a
complexidade do periodo.

E nesse cenério plural, tenso e teologicamente
instavel que Jesus surge. Sua mensagem nao entra
em um molde pronto, porque nao havia molde
unico. Isso explica por que ele foi interpretado de
formas tao diferentes: profeta para alguns, falso
mestre para outros, ameaca politica para Roma,
blasfemo para certas liderangas religiosas e
esperanca escatoldgica para seus seguidores. A



auséncia de consenso messianico é fundamental
para entender por que Jesus pdde ser, ao mesmo
tempo, seguido com fervor e rejeitado com
violéncia. Antes de perguntar se Jesus cumpriu
expectativas, é preciso reconhecer uma verdade
mais incomoda: o judaismo do século | ndo sabia,
ao certo, o que esperar.



Por que os judeus ndo reconhecem
Jesus como o Messias?

No conturbado ambiente religioso judaico, até
Jodo Batista teve duvidas quanto a identidade de
Jesus, e esta duvida era alimentada pela
expectativa dominante de que o Messias seria um
governante dravidico e guerreiro que restauraria
Israel, tal modo que Jesus ndo poderia jamais ser
o Messias. Para entender isto, vejamos o que diz o
judaismo em linhas gerais:

1. O que é o Messias

No judaismo, o Messias (em hebraico, Mashiach,
"ungido”) é um lider humano, descendente direto
do rei Davi, que surgiria em um contexto histérico
concreto para restaurar lIsrael. Suas principais
caracteristicas incluem: reunir todos os judeus
dispersos (Isaias 11:11-12), restaurar a soberania
politica de Israel (Jeremias 23:5-6), reconstruir o
Templo de Jerusalém (Ezequiel 37:26-28) e
instaurar uma era de paz mundial, na qual "nacéo
nao levantard espada contra nacao” (Isaias 2:4). O
Messias judeu ndo é divino, ndo morre como
sacrificio pelos pecados e tem sua missdo
plenamente cumprida em vida.

2. O contraste entre expectativa e realidade
histérica

Quando se observa a vida de Jesus a luz dessas
expectativas, surge uma tensdo evidente: nao



houve restauragdo politica de Israel, o exilio ndo
terminou, o Templo foi destruido noano 70d.C., e
o mundo permaneceu em conflito. Para o
judaismo, um Messias que nao cumpre essas
tarefas ndo pode ser redefinido como “Messias
espiritual” apds o fracasso histdrico; ele
simplesmente ndo é o Messias esperado pelas
Escrituras Hebraicas.

3. O esforgo messidnico dos Evangelhos

Os Evangelhos, escritos décadas apds a morte de
Jesus, demonstram um esfor¢co claro para
apresenta-lo como Messias por meio do uso de
profecias. Um exemplo cléssico é Isaias 7:14:

"Portanto, o Senhor mesmo vos dard um sinal: eis
que a virgem conceberd e daré a luz um filho e lhe
chamara Emanuel.” (Isafas 7:14)

No contexto original, essa profecia refere-se a um
sinal imediato ao rei Acaz, no século VIII a.C,
ligado a eventos politicos daquele periodo, e ndo
a um Messias futuro. O préprio texto continua
tratando da queda dos inimigos contemporéaneos
de Juda.

4. Profecias aplicadas fora de contexto
Outro caso recorrente é Oséias 11:1:

“Quando Israel era menino, eu o amei; e do Egito
chamei o meu filho.” (Oséias 11:1)



O texto refere-se explicitamente a nacdo de Israel,
e ndo a um individuo. Ainda assim, o Evangelho de
Mateus o reaplica a Jesus (Mateus 2:15). O
mesmo, segundo o entendimento dos judeus,
ocorre com o chamado “Servo Sofredor” de Isaias
53, que, no proprio livro, é identificado como Israel
coletivo (Isafas 41:8; 49:3), ao invés de um
individuo.

5. O Messias ndo morre antes de cumprir sua
missao

Segundo a Tora, um profeta ou lider é validado
pelo cumprimento objetivo de suas palavras
(Deuterondmio 18:21-22). A ideia de um Messias
que morre, falha em cumprir as promessas centrais
e terd sua missdo “completada no futuro” é
estranha ao Tanakh. Essa releitura sé surge
posteriormente, dentro da teologia crista, e ndo
nas Escrituras Hebraicas.

7. O Messias inaceitavel

Jesus ndo corresponde ao Messias judaico
porque: (1) nao restaurou Israel politicamente; (2)
nao reuniu os exilados; (3) ndo trouxe paz mundial;
(4) ndo reconstruiu o Templo; (5) foi reinterpretado
por meio de profecias fora de contexto; e (6) teve
sua missdo redefinida apds sua morte. O Messias
do judaismo é uma figura histérica concreta; o
Messias do cristianismo é uma construcédo
teoldgica posterior.



Messias Judeu x Jesus

Profeta  Profecia
Isaias 2:4

Isaias 11:11-12
Jeremias  23:5-6
Ezequiel  37:26-28
Isaias 61:1-2
Oséias 11:1

Deuteronémio 18:21-22

Messias Jesus
(o que fard) (o que fez)
Estabelecer
. Guerras
paz mundial 4
. continuaram
e fim das
guerras
Reunir todos Diaspora
os judeus continuou
dispersos

Reinar como

. Nunca reinou
rei justo em

Israel
. Templo
Reconstruir o . P
destruido apds
Templo
sua morte
Redencao Apenas parte
nacional do texto
completa reivindicada
Israel Aplicado
chamado do retroativamente
Egito a Jesus
Missdo Promessas
validada por centrais ndo
cumpriment cumpridas

(0]



Jesus: o Messias impossivel

Quando se observa Jesus a partir das préprias
fontes judaicas, sua identidade permanece envolta
em névoa. Nem mesmo Jodo Batista, seu parente,
precursor e aquele que o batizou, mostrou plena
certeza sobre quem Jesus realmente era, a ponto
de enviar discipulos para interroga-lo diretamente:
“Es tu aquele que havia de vir?” Essa duvida inicial
ecoa uma tensio maior. A luz do judaismo, o
Messias € um lider humano concreto, validado por
realizacdes histéricas  objetivas:  restauracédo
politica de Israel, reunido dos exilados,
reconstrucdo do Templo e inauguracdo de uma
era de paz. Nenhum desses marcos se cumpriu no
ministério de Jesus. Diante disso, afirmar com rigor
que ele foi o Messias judeu é metodologicamente
insustentavel.

Se Jesus nao corresponde ao Mashiach esperado
pelas Escrituras Hebraicas, a pergunta inevitavel
surge: quem foi ele, entdo? Os proprios
Evangelhos parecem lutar com essa questao,
recorrendo a releituras criativas de textos
proféticos que, em seus contextos originais, ndo
falavam de um Messias futuro individual.
Passagens aplicadas retroativamente, interrupgdes
estratégicas de versiculos e redefinicdes pods-
mortem indicam um esforco teoldgico de dar
sentido a um fracasso histérico percebido. O
resultado é uma figura hibrida: ndo plenamente



encaixavel no judaismo, reinterpretada a luz de
uma fé que sé se consolida depois da cruz. Jesus
surge, assim, como o centro de uma releitura das
Escrituras para explicar por que elas ndo se
cumpriram como esperado.

O quadro se torna ainda mais complexo quando
se percebe que esses acréscimos interpretativos
nao ficaram restritos ao universo judaico. A medida
que o cristianismo se expandiu pelo mundo greco-
romano, a figura de Jesus passou a absorver
elementos simbdlicos estranhos ao Tanakh:
nascimento miraculoso, morte redentora, vitdria
sobre a morte, ascensdo celestial, retorno
escatologico, temas familiares a antigos mitos
solares e divindades salvadoras do mundo pagao.
Assim, a identidade de Jesus se dilui entre
camadas sucessivas de interpretagdo: judaica,
cristd e, mais tarde, simbdlico-mitica. Quanto mais
se tenta fixar a identidade de Jesus com certeza
absoluta, mais ela revela seu carater enigmatico,
como uma pergunta que atravessa a histéria.






Jesus travestido de Mito Solar

Quando o cristianismo se expandiu para além do
mundo judaico e entrou no universo greco-
romano, passou a dialogar com um imaginario
religioso j& saturado de simbolos cdésmicos. Entre
eles, os mitos solares ocupavam um lugar central:
divindades associadas a luz, & ordem, ao ciclo da
natureza, a vitéria sobre as trevas e a renovacao da
vida. Nesse contexto, certos elementos da
narrativa sobre Jesus, especialmente aqueles
ausentes nos evangelhos mais antigos, comecam
a ressoar com padrdes religiosos muito anteriores.
O nascimento virginal, por exemplo, é um
conceito que nao existe no contexto judaico
tradicional, e que é recorrente em mitos solares
nos quais o deus nasce por intervengdo celeste,
como sinal de sua origem divina e de sua missdo
universal.

Os milagres atribuidos a Jesus também se
encaixam nesse molde simbdlico mais amplo.
Curar cegos, devolver mobilidade aos paraliticos,
dominar as dguas e multiplicar alimentos sdo atos
frequentemente associados a deuses solares, cuja
funcéo é restaurar a ordem cdsmica contra o caos.
Da mesma forma, a ressurreicdo ndo aparece
como um evento isolado no mundo antigo: ela
reflete o ciclo anual do Sol, que "morre”
simbolicamente no solsticio de inverno e retorna
triunfante, trazendo luz e vida. O judaismo nao



esperava um Messias que morresse e
ressuscitasse; essa ldgica pertence muito mais ao
campo da mitologia cédsmica do que a escatologia
hebraica.

A ascensdo aos céus reforca ainda mais esse
padrdo. Em muitos cultos solares, o deus vence a
morte e retorna ao firmamento, seu verdadeiro
dominio. A ideia de Jesus elevando-se aos céus
apds cumprir sua missdo ecoa essa mesma
linguagem simbdlica: o retorno da luz ao seu lugar
de origem. Nesse sentido, Jesus passa a ser
compreendido como um arquétipo cdsmico,
reinterpretado para um mundo que ja venerava
salvadores solares muito antes do cristianismo.

A prépria crucificacdo ganha contornos simbdlicos
quando observada sob essa lente. No imaginario
astrondmico antigo, o Sol, ao se aproximar do
solsticio de inverno, atinge o ponto mais baixo de
sua trajetdria aparente no céu do hemisfério sul,
cruzando a regido conhecida como “cruz” celeste.
Ali, ele parece "morrer”, permanecendo trés dias
praticamente imoével no horizonte, até que, a partir
de 25 de dezembro, inicia sua ascensao,
marcando o renascimento da luz. O culto romano
ao Sol Invictus, oficializado no século Ill, celebrava
exatamente essa vitéria do Sol sobre as trevas. A
associacdo entre cruz, morte, trés dias e
renascimento pertence a uma linguagem
simbdlica muito mais antiga, de carédter cosmico,
transmitida em ordens iniciaticas.



Diante disso, a pergunta retorna com ainda mais
forca: se Jesus ndo é o Messias judeu conforme
definido pelo Tanakh, e se sua biografia foi
progressivamente revestida de atributos tipicos de
mitos solares, quem foi Jesus afinal? Um profeta
apocaliptico judeu? Um reformador ético? Um
mestre carismatico reinterpretado apds a morte?
Ou o ponto de convergéncia entre a esperanca
judaica frustrada e o imaginéario solar do mundo
pagao? Quanto mais se investigam as camadas
que compdem sua narrativa, mais Jesus se revela
como uma figura moldada na intersecdo entre
histéria, teologia e mito.



Divindades solares antes de Cristo

DIVINDADE 1 2 3 4
((2.52{230 a.C., Egito) X X
(iéercs)o a.C., Egito) X X
x.lﬁrjoo a.C., Pérsia / India) %
([c)j?gés(i)oac, Grécia) P4
(Acfdfzoo 2C., Frigia-Anatslia) X %
Apolo / Hélio % % %

(c. 800 a.C., Grécia)

Legendas:

1. Nascimento Virginal

2. Milagres

3. Ressurreicédo

4. Celebracéo no Solsticio de Inverno
5; Ascencao aos céus

X X H B X @

B



Quem Jesus definitivamente nao foi

A luz do que foi exposto até aqui, tanto nos relatos
fragmentérios e tardios da infancia quanto nos
acontecimentos nebulosos que se seguem a
ressurreicdo, torna-se cada vez mais dificil afirmar
com seguranca quem Jesus foi. No entanto, a
investigacao histérica e textual permite avancar
com mais firmeza em outro sentido: quem ele
definitivamente nao foi. Jesus ndo corresponde ao
Messias esperado pelo judaismo, nem em termos
politicos, nem escatoldégicos, nem legais. As
promessas centrais permanecem ndo cumpridas, e
os proprios Evangelhos revelam um esforco
posterior para reinterpretar fracassos histéricos
como triunfos espirituais. Curiosamente, essa
percepcao de que Jesus ndo era o Messias judeu
nasce dentro da prépria narrativa evangélica, na
figura de Jodo Batista.

Jodo é quem inaugura o movimento do qual Jesus
se tornou protagonista, ele anuncia o juizo
iminente, batiza Jesus e, segundo os Evangelhos,
era seu parente. Ainda assim, preso e diante do
desfecho inesperado dos acontecimentos, Jodo
hesita. Ele envia seus discipulos para perguntar:
"Es tu aquele que havia de vir ou devemos esperar
outro?” (Mateus 11:3). A pergunta é devastadora.
Ela revela que Jesus néo estava correspondendo
as expectativas messianicas nem mesmo daquele
que o precedeu e o legitimou publicamente. O



Messias esperado por Jodo (juiz, restaurador,
portador do machado e do fogo) simplesmente
nao se manifestou.

A resposta de Jesus é ainda mais reveladora. Ele
nao diz “sim, eu sou o Messias”, nem reivindica
trono, poder ou cumprimento literal das
promessas proféticas. Em vez disso, aponta para
sinais dispersos: cegos veem, coxos andam,
pobres ouvem boas-novas. Trata-se de uma
redefinicdo de missdo. Jesus desloca a pergunta
da expectativa nacional para a transformacéo
individual. Sua resposta sugere que ele ndo veio
cumprir o roteiro messianico tradicional.

E justamente aqui que pode residir a chave para
responder quem foi Jesus. Se ele ndo é o Messias
judeu e tampouco se encaixa plenamente nas
construgdes teoldgicas que mais tarde lhe foram
atribuidas (muitas delas revestidas de linguagem
mitica e cdsmica), entdo sua identidade histdrica
permanece em aberto.

Seria Jesus um Profeta? Um Mestre carismético?
Um Reformador apocaliptico frustrado? Ou o
catalisador de um movimento que rapidamente
ultrapassou sua intencao original?






Jesus foi mais um profeta apocaliptico?

Desde o inicio da pesquisa histérica moderna
sobre Jesus, uma hipdtese tem se mostrado
persistente e intelectualmente respeitavel: a de
que Jesus teria sido, essencialmente, um profeta
apocaliptico judeu, profundamente moldado
pelas Escrituras e pela expectativa iminente do fim
dos tempos. Essa nasce do esforco critico de situar
Jesus dentro do judaismo do século |, um mundo
saturado de tensdes politicas, ocupagdo romana e
esperanca escatoldgica.

O primeiro a formular essa tese de modo
sisteméatico foi Albert Schweitzer, no inicio do
século XX. Para ele, Jesus anunciou a chegada
imediata do Reino de Deus, acreditando que Deus
interviria de forma decisiva na histdria ainda
durante sua vida. A crucificacdo foi o resultado
trdgico de uma expectativa que ndo se
concretizou. Schweitzer foi categdrico: Jesus
pertenceu ao seu tempo, Nd0 ao NOSsO, € sua
mensagem estaria indissociavelmente ligada a
uma visdo apocaliptica que falhou historicamente.

Essa linha foi retomada e refinada por estudiosos
contemporaneos como E. P. Sanders, que
descreveu Jesus como um profeta escatoldgico
que anunciou a restauragdo de Israel e o
julgamento iminente. Géza Vermes, por sua vez,
viu Jesus como um carismatico judeu, proximo da



tradicao dos hassidim, um homem profundamente
enraizado nas Escrituras, mas sem qualquer
pretensdo ontoldgica elevada. Mesmo Bart
Ehrman, critico confesso da teologia cristd
tradicional, sustenta que Jesus esperava o fim do
mundo em sua prépria geragao e que titulos como
"Filho do Homem"” teriam sido reinterpretados
posteriormente pela comunidade crista.

Esses estudiosos convergem em um ponto: Jesus
falou e agiu a sombra das Escrituras,
especialmente dos profetas e da literatura
apocaliptica judaica. Suas imagens, o Reino, o
julgamento, a inversdo dos poderes e a exaltacdo
dos humildes dialogam diretamente com Daniel,
Isaias, Enoque e os Salmos. Nesse sentido, a
hipdtese do profeta apocaliptico explica bem por
que Jesus foi compreendido, inicialmente, como
mais um entre varios pregadores escatolégicos do
periodo, e por que sua morte poderia parecer, a
primeira vista, o fim de sua missdo.

Ainda assim, essa explicacdo, embora poderosa,
talvez ndo seja suficiente. Mesmo dentro dos
Evangelhos mais antigos, Jesus, além de anunciar
o Reino, age como se o Reino j& estivesse, de
algum modo, presente. Ele perdoa pecados,
redefine a Lei, relativiza o Templo, fala com
autoridade proépria e desloca a expectativa
escatolégica do “quando” para o "agora”. Além
disso, sua persistente autoidentificacdo com o
"Filho do Homem"” de Daniel, uma figura que
transcende o mero papel profético, sugere uma



autoconsciéncia mais complexa do que a de um
simples anunciador do fim.

Ha também o dado histdrico dificil de contornar:
movimentos apocalipticos fracassados costumam
desaparecer. O de Jesus, ao contrério, sobreviveu
a morte do seu lider, reinterpretou o fracasso da
cruz e emergiu com uma convicgdo ainda mais
forte sobre sua identidade e missdo. Isso ndo
prova, por si sb6, a verdade teoldgica do
cristianismo, mas sugere que algo na experiéncia
de Jesus (ou na experiéncia que seus seguidores
tiveram dele) excedeu o modelo cldssico do
profeta apocaliptico derrotado. Nao é possivel
ignorar que os discipulos de Jesus seguiram
pregando fervorosamente apds a crucificagdo.
Eles continuaram sendo pescadores de gente.
Restou um barco de pesca esquecido na praia.



Jesus por si préprio

A investigacdo honesta ndo encerra a questéo; ela
a aprofunda, e para tentar responder a esta
questdo fundamental, que tem potencial para
abalar as estruturas da fé crista, é importante que
observemos que tudo o que foi investigado até
entdo é sobre o que disseram a respeito de Jesus,
sobre quem disseram que ele era. Mas, afinal, o
que Jesus disse sobre si mesmo? Quem ele disse
que ele era?

1. Aresposta de Jesus a Jodo Batista foi reveladora
Quando Jodo Batista, j& preso, envia seus
discipulos para perguntar se Jesus era "aquele que
havia de wvir", a resposta de Jesus ¢é
cuidadosamente construida. Ele ndo diz “sim” nem
"nao”, porque responde fazendo alusdo ao profeta
Isafas, considerando que Jodo certamente
entenderia sua resposta.

Mateus 11:4-5 (ARC)

4 E Jesus, respondendo, disse-lhes: Ide, e anunciai
a Jodo as coisas que ouvis e vedes:

5 Os cegos veem, e os coxos andam; os leprosos
sdo purificados, e os surdos ouvem; os mortos sgo
ressuscitados, e aos pobres é anunciada as boas o
evangelho.



(paralelo em Lucas 7:22)

Essa lista de sinais corresponde diretamente as
descri¢cdes do Servo de Deus em Isaias e ao ouvir
isto, Jodo certamente compreendeu de quem
Jesus se tratava.

2. O momento decisivo na sinagoga: Jesus se
identifica claramente

No inicio de seu ministério publico, Jesus |é Isaias
e faz algo absolutamente radical: interrompe o
texto e o aplica a si mesmo.

Isaias 61:1-2a (ARC)

O Espirito do Senhor DEUS estd sobre mim,
porque o SENHOR me ungiu, para pregar boas-
novas aos mansos; enviou-me a restaurar 0s
contritos de coragdo, a proclamar liberdade aos
cativos, e a abertura de prisdo aos presos; a
apregoar o ano aceitavel do SENHOR...

Lucas 4:21 (ARC)
Hoje se cumpriu esta Escritura em vossos ouvidos.
Aqui, Jesus declara explicitamente que ele é o

Servo ungido de lIsaias, ndo o rei guerreiro
esperado.



3. O Servo Sofredor: rejeitado, humilhado,
expiatorio

Isaias 53 descreve uma figura que ndo se enquadra
nas expectativas messianicas:

Isaias 53:3-5 (ARC)

3 Era desprezado, e o mais rejeitado entre os
homens; homem de dores, e experimentado nos
trabalhos...

4 Verdadeiramente ele tomou sobre si as nossas
enfermidades. ..

5 Mas ele foi ferido pelas nossas transgressées, e
moido pelas nossas iniquidades; o castigo que nos
traz a paz estava sobre ele, e pelas suas pisaduras
fomos sarados.

Esse Servo descrito por Isafas ndo governa, ndo
vence pela espada, ndo é reconhecido e sofre
pelos outros. Este é exatamente o padrao narrativo
da vida de Jesus.

4. O fator Daniel

Jesusvai além de Isaias: ele evoca Daniel ao adotar
para si um titulo glorioso e escatoldgico: “"O Filho
do Homem.”

Daniel 7:13-14 (ARC)

13 E vinas visGes da minha cabeca, e eis que vinha
nas nuvens do céu um como o Filho do homem:...
14 E foi-lhe dado o dominio, e a honra, e o reino,
para que todos os povos, nacbes e linguas o
servissem; o seu dominio é um dominio eterno...



O Filho do Homem vem do céu, recebe
autoridade divina e reina eternamente.

5. A revelagdo definitiva no interrogatério final:
Servo agora, Juiz depois

Quando Jesus é pressionado a dizer se é o
Messias, ele responde unindo Isafas e Daniel.
Marcos 14:61-62 (ARC)

61 Tornou o sumo sacerdote a interrogéa-lo, e disse-
lhe: Es tu o Cristo, o Filho do Deus Bendito?

62 E Jesus disse: Eu sou; e vereis o Filho do homem
assentado a direita do poder de Deus, e vindo
sobre as nuvens do céu.

Aqui estd o nucleo da identidade de Jesus: no
presente: Servo que sofre; no futuro: Filho do
Homem glorificado.

6. No Evangelho mais antigo, Jesus usa esse titulo
para si 14 vezes, incluindo os seguintes versiculos
do Evangelho de Marcos:

Autoridade para perdoar pecados (2:10)
Senhorio sobre o sdbado (2:28)

Sofrimento e morte (8:31; 9:31; 10:33-34)

Vinda gloriosa futura (8:38; 13:26; 14:62)



Nos quatro Evangelhos, o titulo aparece
aproximadamente 80 vezes, sempre nos labios de
Jesus - ninguém mais o chama assim. Este é,
definitivamente, o titulo assumido por Jesus. Esta
€ a sua verdadeira identidade. Ele ndo ¢é
meramente o governante guerreiro esperado
pelos judeus. Ele estd muito além disso: ele
apresenta-se como o servo sofredor que expia os
pecados do mundo e que esté assentado a Direita
de Deus Pai Todo Poderoso.

Para compreender a forca e a ambiguidade da
expressao “Filho do Homem"”, é necessario
retornar ao seu ponto de origem. No livro de
Daniel 7, escrito em um contexto de perseguicao
e dominacgéo estrangeira, surge a visdo enigmatica
de "alguém como um filho de homem” que vem
com as nuvens do céu, recebe dominio eterno e é
entronizado apds o juizo dos reinos violentos. O
texto, no entanto, ndo é simples: o préprio capitulo
interpreta essa figura como representando “os
santos do Altissimo”, isto é, o povo fiel de Israel
que, apds o sofrimento, seria vindicado por Deus.
Desde cedo, portanto, o “Filho do Homem” oscila
entre o coletivo e o individual, entre simbolo e
personagem, entre esperanga histérica e
expectativa escatoldgica.

No judaismo do Segundo Templo, essa expressdo
jamais alcancou um consenso definitivo. Em
alguns textos apocalipticos posteriores, como as
Similitudes de Enoque, o “Filho do Homem”



adquire contornos mais pessoais e quase
transcendentais; em outros, permanece como
metafora do povo oprimido que sera exaltado. O
que se pode afirmar com seguranga é que, no
século I, "Filho do Homem” ndo era um titulo
messianico fixo, nem um rétulo claro. Sua forga
estava justamente na sua ambiguidade: dizia
muito sem dizer tudo, evocava gldria futura sem
abandonar o sofrimento presente.

E nesse espaco de indefinicdo que Jesus se move.
Nos Evangelhos, ele evita os titulos mais
carregados politicamente (rei, Messias, filho de
Davi) e recorre repetidamente a essa expressdo
escorregadia: "o Filho do Homem”. As vezes, o
termo aparece ligado a humilhacédo (“o Filho do
Homem n&o tem onde reclinar a cabeca”); outras
vezes, a autoridade (‘o Filho do Homem tem
poder para perdoar pecados”); e, por fim, a
exaltacdo futura (“vereis o Filho do Homem vindo
nas nuvens do céu”). Jesus parece, assim, fundir
sofrimento e gldria, histéria e escatologia, em uma
Unica identidade em processo.

Essa tensdao atinge seu ponto maximo na cruz.
Quando Jesus clama: “Deus meu, Deus meu, por
gue me desamparaste?”, ele cita o inicio do Salmo
22, um lamento de um justo abandonado que,
paradoxalmente, termina em vindicacao e louvor,
uma evocagdo escritural densa, que une
abandono humano e esperanca final. Se o “Filho
do Homem” de Daniel passa pelo sofrimento antes
de receber o dominio, a cruz torna-se o lugar onde



essa légica é radicalizada: a exaltacdo passa pelo
esvaziamento, a gldria nasce da derrota aparente.

Por fim, ao apropriar-se do titulo "Filho do
Homem”, Jesus estava se identificando com o
sofrimento coletivo de Israel? Estava reivindicando
para si o papel escatoldgico de Daniel? Ou estava,
de modo deliberado, habitanto o espaco entre as
duas coisas, forcando seus seguidores a repensar
as categorias disponiveis? O Evangelho néo
entrega uma resposta simples: ele convida a
contemplacgao.

7 A objecado judaica e do Seminario Jesus

E verdade que leituras judaicas classicas veem o
Servo Sofredor como Israel coletivo e veem o Filho
do Homem como simbolo do povo judeu, assim
como ¢é verdade que o Seminario Jesus refuta
veementemente a expressdo Filho do Homem
como auténtica. Entre 1985 e 2006, cerca de 150
estudiosos, muitos deles criticos, liberais e nada
comprometidos com  confessionalismos, se
reuniram para avaliar, por meio de votacao, quais
ditos atribuidos a Jesus nos Evangelhos poderiam
ser considerados historicamente auténticos. O
resultado foi desconcertante: sé 18% das palavras
atribuidas a Jesus foram classificadas como
provavelmente auténticas. A maioria dos discursos
longos, dos milagres elaborados e, de modo
especial, dos titulos cristolégicos elevados foi
considerada fruto de desenvolvimento teoldgico



posterior das comunidades cristds, ndo da
autocompreensao histdrica de Jesus.

Dentro dessa andlise, titulos como “Filho do
Homem", especialmente quando carregados de
conteudo escatoldgico glorioso, foram
amplamente vistos como retroprojecdes da fé
pascal, isto é, leituras feitas a luz da ressurreicdo e
da teologia nascente, e ndo afirmacgdes
inequivocas do Jesus histérico. O Seminario Jesus
aplicou critérios classicos da pesquisa histérica
como o critério do constrangimento (o que
dificilmente teria sido inventado pela Igreja) e o
critério da dissimilaridade (o que ndo serve nem ao
judaismo anterior nem a teologia cristd posterior)
e concluiu que muitas dessas autoidentificaces
solenes falham nesses testes. Em outras palavras,
quanto mais um dito parece "Util demais” para a
teologia posterior, menos provavel é que venha
diretamente do Jesus pré-pascal.

Isso nao invalida a fé cristd, mas complexifica
radicalmente a investigacdo histérica. O que os
Evangelhos nos oferecem é um testemunho
interpretado, a fé refletida em narrativa. Ignorar o
Seminério Jesus significaria tratar como dados
histéricos diretos aquilo que pode ser, em grande
medida, resultado de décadas de releitura,
liturgia, catequese e disputa teoldgica.



O Servo Sofredor glorificado?

Chegamos ao fim da investigagdo sobre quem foi
Jesus. Em verdade, eu poderia ter abreviado em
muito a jornada do leitor, mas considerei
importante resumir um pouco dos caminhos
trilhados por anos até encontrar meu atual
entendimento. Depois de atravessar textos,
siléncios, acréscimos e disputas, o que temos é um
Jesus mais profundo do que as expectativas
humanas. Ele ndo correspondeu ao Messias
armado que muitos aguardavam, porque sua
missdo nunca foi conquistar pela forca. Ele ndo se
apoiou na linhagem politica de Davi, porque seu
reino ndo nasce do sangue nem da espada. Jesus
trilhou o caminho mais dificil: o da obediéncia, do
servico e da entrega.

A luz das Escrituras, ele se deixa reconhecer como
o Servo Sofredor profetizado por Isaias: aquele
que ndo quebra a cana rachada, que ndo levanta a
voz nas pragas, que carrega sobre si as dores
alheias. Em sua vida histdrica, Jesus caminha entre
os pobres, toca os impuros, acolhe os rejeitados e
sofre a injustica sem revidar. Ele ndo é rejeitado
apesar de ser o Servo; é rejeitado porque ele é o
Servo. Sua fidelidade a Deus passa pela
humilhacao, pela cruz e pelo aparente fracasso,
exatamente como os profetas anunciaram.



Até este ponto, Jesus passa pelo crivo da anélise
histérica e das profecias judaicas com grande teor
de veracidade.

O Servo, porém, nédo é o fim da histéria. Jesus se
autodenomina o Filho do Homem, expressao que
os judeus também consideram como sendo de
cunho coletivo, referente a toda lIsrael, e que o
Seminério Jesus considerou um acréscimo tardio,
mas que para os cristdos é uma verdade que revela
que o mesmo Jesus que se inclina para lavar os pés
de seus discipulos é aquele que, segundo Daniel,
recebe do préprio Deus dominio, honra e gléria.
Ele é o Filho do Homem, aquele que atravessa o
sofrimento do mundo para ser exaltado no tempo
de Deus. O que foi vivido em siléncio e dor seré
revelado em poder e luz. O que foi semeado em
lagrimas serad colhido em gldria. A cruz, por sua
vez, é o caminho para a vitéria.

Por isso, a fé cristd ndo repousa em um Messias
que falhou, mas em um Cristo que redefiniu o que
significa vencer. Ele venceu ndo dominando, mas
amando; ndo destruindo  inimigos, mas
entregando a prépria vida; ndo impondo o Reino,
mas inaugurando-o no coragdo dos que creem. Na
fé crista, o Servo que sofreu é o Filho do Homem
que retornard. E aquele que foi rejeitado pelos
homens foi, desde o principio, aprovado por Deus.
F nesse Jesus, humilde na histéria e glorioso na
eternidade, que a fé cristd encontra o sentido, a
forca e a esperanga.



