


 
 
 
 
 
 

MUITO ALÉM  
DO  

MESSIAS 
A verdadeira identidade de Jesus de Nazaré 

 
 
 

AUGUSTO BRANCO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
Direção editorial: Augusto Branco  
Autor: Augusto Branco  
Design e diagramação: Augusto Branco  
Revisão e ilustrações: Augusto Branco com auxílio de Inteligência Artificial 
 
© AUGUSTO BRANCO, Porto Velho, Brasil.  
www.augustobranco.com  
 
Todos os direitos reservados. Proibidos, dentro dos limites estabelecidos 
pela lei, a reprodução total ou parcial desta obra, o armazenamento ou 
transmissão por meios eletrônicos ou mecânicos, fotocópias ou qualquer 
outra forma de cessão da mesma, sem prévia autorização escrita do autor.  
 
Rua Manoel Laurentino de Souza,1185 – CEP 76.820-168 Bairro Nova Porto 
Velho – Porto Velho – RO – Tel/Whatsapp: (55 11) 99823-6929 
njvsab@gmail.com  
 
 
Esta obra está em conformidade com a legislação vigente de Depósito Legal 
– Leis Ns.10.994/2004 e 12.192/2010. Recibo n.595/25. Impresso no Brasil.  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 

“E conhecereis a verdade,  
e a verdade vos libertará.” 

 
João 8:32 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 





Quem foi Jesus de Nazaré? 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Poucas figuras moldaram tão profundamente a 
história humana quanto Jesus de Nazaré: seu 
nome atravessou impérios, redefiniu calendários, 
inspirou códigos éticos, legitimou guerras e 
pacificou consciências, fundou instituições e 
provocou rupturas que ainda ecoam dois milênios 
depois e, ainda assim, permanece rejeitado como 
Messias em sua própria terra.  
 
Para o judaísmo, Jesus não foi o Cristo prometido, 
e sim um mestre marginal, um pregador 
apocalíptico entre tantos outros do turbulento 
século I, talvez um sábio, talvez um transgressor da 
Lei, certamente não o Redentor esperado.  
 
Como explicar que aquele que o mundo passou a 
chamar de Senhor e Salvador não tenha sido 
reconhecido como tal por seu próprio povo? Que 



mistérios cercam sua vida a ponto de sua pátria 
natal recusar-lhe o título que o Ocidente lhe 
concedeu?  
 
O que sabemos sobre Jesus provém muito mais 
dos Evangelhos do que dos registros históricos, e 
mesmo esses textos concordam nos ensinamentos 
centrais, porém divergem de modo significativo 
em pontos que narram o que seriam eventos mais 
factuais: do silêncio quase absoluto entre a 
anunciação e seus trinta anos de idade, até as 
narrativas fragmentadas, breves e por vezes 
desconcertantes sobre os acontecimentos após a 
crucificação. Investigar esses vazios, tensões e 
divergências é um exercício de honestidade 
intelectual; e é nesse terreno incerto, entre fé, 
história e tradição, que emerge uma das perguntas 
mais inquietantes da humanidade: afinal, quem 
foi, de fato, Jesus de Nazaré? 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Tradição viva: oralidade, memória e fé 
na Antiguidade 

 
 
 
Antes de iniciar nossa investigação, é importante 
observar  os motivos  das histórias sobre Jesus 
terem sido escritas décadas após a crucificação. 
Ocorre que a Antiguidade não foi construída 
sobre o papel, e sim sobre a tradição oral. Antes 
de serem fixadas em pergaminhos, as ideias, as 
leis e as narrativas sagradas circulavam de boca em 
boca, preservadas pela memória coletiva. No 
mundo antigo, a escrita era rara, cara e restrita a 
elites letradas; já a oralidade era universal. A 
autoridade de uma tradição se baseava na 
comunidade que a transmitia, no mestre que a 
ensinava e no ritual que a encenava. Compreender 
isso é essencial para entender tanto o judaísmo 
quanto o cristianismo nascente e para evitar 
anacronismos ao julgar seus textos. 
 
No judaísmo, essa centralidade da transmissão 
oral era estrutural. A própria Torá, embora escrita, 
era compreendida como algo que precisava ser 
ensinada, repetida e interpretada continuamente. 
Ao lado da Torá escrita, desenvolveu-se uma vasta 
tradição oral, aquilo que mais tarde seria 
registrado na Mishná e, depois, no Talmude. 
Rabinos ensinavam seus discípulos por repetição, 
fórmulas memorizáveis, paralelismos e narrativas 
curtas, projetadas para serem lembradas. A 
fidelidade dos relatos media-se mais pela 



preservação do sentido, da intenção e da 
aplicação viva da Lei. Essa dinâmica explica por 
que versões de uma mesma tradição podem 
coexistir sem que isso fosse visto como 
contradição. 
 
Esse modo de transmissão teve efeitos profundos 
nos textos religiosos judaicos. Histórias antigas 
foram adaptadas a novos contextos históricos; leis 
foram reinterpretadas à luz de novas realidades; 
profecias ganharam novos horizontes de sentido. 
O texto bíblico é o resultado de séculos de 
tradição viva, em que memória, liturgia e 
experiência comunitária moldaram a forma final 
dos escritos. A escrita não interrompeu a 
oralidade, ela a cristalizou parcialmente, sem 
jamais substituí-la por completo. Por isso, mesmo 
após a fixação do texto, o judaísmo permaneceu, 
essencialmente, uma religião do ensino oral. 
 
O cristianismo primitivo nasce exatamente dentro 
dessa matriz. Jesus não escreveu nada. Ele ensinou 
por parábolas, imagens fortes, aforismos curtos e 
ações simbólicas, todos recursos típicos de uma 
cultura oral. Após sua morte, seus seguidores não 
começaram imediatamente a escrever livros; 
começaram a contar histórias, a repetir ditos, a 
proclamar que Deus havia agido de forma decisiva 
por meio dele. Durante décadas, a fé cristã existiu 
sem Evangelhos escritos, sustentada por 
confissões de fé, hinos, fórmulas litúrgicas e 
narrativas memorizadas. As cartas de Paulo, os 
primeiros textos cristãos, já pressupõem 



comunidades que conheciam a história de Jesus 
antes de qualquer biografia escrita. 
 
Esse processo explica tanto a força quanto as 
tensões dos textos cristãos. À medida que 
tradições orais eram colocadas por escrito, 
diferentes comunidades preservaram diferentes 
ênfases, memórias e interpretações. Este era o 
funcionamento normal de uma tradição viva que, 
ao se fixar no texto, passou a carregar marcas de 
sua história oral. O que os Evangelhos é a memória 
interpretada de comunidades que acreditavam, 
anunciavam e viviam a fé em Jesus. A oralidade 
permite entender por que esses textos existem, 
por que diferem entre si e por que continuam, até 
hoje, a falar com força a gerações que jamais 
ouviram aquelas vozes originais. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



O homem Jesus: mito ou verdade? 
 
 
 
A ideia de que Jesus Nazareno teria sido um mito 
religioso criado por comunidades cristãs não se 
sustenta diante da análise histórica séria. 
Diferentemente de divindades mitológicas cuja 
existência se dissolve no simbolismo, Jesus surge 
inserido em um tempo, um lugar e um contexto 
político bem definidos: a Palestina do século I, sob 
dominação romana. Além disso, sua existência é 
atestada por fontes históricas não cristãs, algumas 
delas hostis ao cristianismo — o que confere ainda 
mais peso ao testemunho. 
 
O historiador judeu Flávio Josefo (c. 37–100 d.C.), 
escrevendo no final do século I, menciona Jesus 
em duas passagens de sua obra Antiguidades 
Judaicas. A mais conhecida é o chamado 
Testimonium Flavianum (Ant. 18.3.3), que 
descreve Jesus como um homem sábio, 
executado por ordem de Pôncio Pilatos. Embora 
seja consenso acadêmico que esse texto sofreu 
interpelações cristãs posteriores, a maioria dos 
estudiosos concorda que existe ali um núcleo 
autêntico, compatível com o estilo e o pensamento 
de Josefo, confirmando que Jesus existiu, atraiu 
seguidores e foi crucificado. A segunda menção, 
considerada amplamente autêntica, aparece em 
Ant. 20.9.1, quando Josefo relata a morte de 
“Tiago, irmão de Jesus, chamado Cristo”, 
referência casual e não apologética, 



extremamente difícil de explicar se Jesus fosse 
uma figura mítica. 
 
Além de Josefo, há testemunhos romanos 
igualmente relevantes. O historiador Tácito (c. 56–
120 d.C.), em seus Anais (15.44), ao narrar a 
perseguição de Nero aos cristãos, afirma 
explicitamente que “Cristo” foi executado durante 
o governo de Pôncio Pilatos, no reinado de 
Tibério. Tácito não tinha qualquer simpatia pelo 
cristianismo, ao qual chamava de “superstição 
perniciosa”, o que torna seu testemunho 
particularmente confiável do ponto de vista 
histórico. Trata-se de uma confirmação clara da 
existência de Jesus e de sua morte por 
crucificação, escrita por um dos mais rigorosos 
historiadores romanos. 
 
Outras fontes reforçam esse quadro. Plínio, o 
Jovem, governador da Bitínia, escreve ao 
imperador Trajano por volta de 112 d.C., 
descrevendo cristãos que se reúnem para cantar 
hinos “a Cristo, como a um deus”, o que pressupõe 
um personagem histórico recente cuja memória 
ainda moldava práticas religiosas. Suetônio 
menciona distúrbios entre judeus em Roma “por 
instigação de Chrestus”, possivelmente uma 
referência indireta aos conflitos em torno da figura 
de Cristo. Até mesmo o Talmude judaico, em 
textos posteriores e hostis, reconhece a existência 
de Jesus, retratando-o como um transgressor da 
Lei e um enganador, o que, paradoxalmente, 



confirma que ele não era considerado um 
personagem fictício. 
 
Do ponto de vista metodológico, é importante 
lembrar que poucos personagens da Antiguidade 
possuem documentação abundante. 
Camponeses, pregadores itinerantes e líderes 
religiosos marginais raramente deixaram registros 
diretos. Ainda assim, Jesus é mencionado por 
múltiplas fontes independentes, de tradições 
diferentes, em um intervalo relativamente curto de 
tempo após sua morte. Para os critérios da 
historiografia moderna (múltipla atestação, 
constrangimento e contexto histórico plausível) 
sua existência é tão segura quanto a de muitos 
outros personagens antigos cuja historicidade 
baseada em cadeias de fontes semelhantes nunca 
é questionada. 
 
Assim, a pergunta histórica séria é quem foi Jesus 
e como compreender o impacto extraordinário de 
sua vida e morte. O debate legítimo se desloca do 
campo da negação para o da interpretação: 
profeta apocalíptico, mestre ético, reformador 
religioso, messias frustrado ou figura 
posteriormente reinterpretada por seus 
seguidores. Negar sua existência, contudo, exige 
ignorar ou descartar um conjunto consistente de 
evidências que a maioria esmagadora dos 
historiadores, crentes ou não, considera 
suficientemente sólido.  
 
 



O silêncio intrigante de Marcos 
 
 
 
Jesus de Nazaré é uma figura histórica, situada 
com precisão no tempo e no espaço, mencionada 
por fontes cristãs e não cristãs. A questão é quem 
ele foi dentro do horizonte religioso do seu tempo. 
Um profeta? O Messias esperado por Israel? Um 
reformador radical da fé judaica? Um enganador? 
Ou um personagem cuja identidade foi 
progressivamente reelaborada por seus 
seguidores após sua morte? 
 
Para tentar responder a essa pergunta, é inevitável 
recorrer à principal e praticamente única fonte 
extensa sobre sua vida: os Evangelhos. E é 
justamente aí que a investigação se torna mais 
complexa. Esses textos não foram escritos por 
testemunhas diretas dos acontecimentos, e sim 
por discípulos de discípulos, décadas após a 
crucificação. São obras de fé, mas também 
documentos históricos produzidos em contextos 
específicos, marcados por perseguições, tensões 
políticas e necessidades teológicas concretas. 
 
O Evangelho mais antigo é amplamente 
considerado o de Marcos, redigido cerca de 30 a 
40 anos após a morte de Jesus, entre 60 e 70 d.C. 
Segundo o testemunho de Papias de Hierápolis (c. 
120–140 d.C.), “Marcos, intérprete de Pedro, 
escreveu com exatidão tudo o que lembrava, 
embora não em ordem”. Marcos não pretendeu 



escrever uma biografia completa; o que ele 
desejava era registrar o anúncio central da fé cristã 
tal como era proclamado nas comunidades. 
 
O contexto de sua redação é decisivo. Marcos 
escreve em meio à Guerra Judaica e à 
intensificação da perseguição aos cristãos. Seu 
grego é simples, repleto de termos aramaicos 
transliterados e latinismos, sugerindo que escrevia 
para leitores gentios, provavelmente em Roma. 
Não há grande interesse em disputas legais 
judaicas, o que reforça a hipótese de que foi 
escrito fora de Israel. Além disso, Marcos descreve 
a destruição do Templo de Jerusalém com grande 
realismo, entretanto sem narrá-la como fato 
consumado, o que leva os estudiosos a situar a 
redação pouco antes do ano 70 d.C., quando o 
Templo foi destruído. 
 
Mateus e Lucas tomaram Marcos como base e, por 
isso, se desejamos investigar os elementos mais 
antigos e menos elaborados da tradição sobre 
Jesus, é por Marcos que devemos começar. E o 
que encontramos é surpreendente. 
 
Marcos não descreve a genealogia de Jesus, não 
fala da anunciação a Maria, não menciona 
nascimento virginal, fuga para o Egito ou 
episódios da infância no Templo. O evangelho 
começa com Jesus já adulto, pregando. Os quase 
trinta anos anteriores permanecem envoltos em 
completo silêncio. 
 



O que talvez cause ainda maior espanto é o que 
Marcos relata (ou deixa de relatar) após a 
crucificação. O evangelho termina de forma 
abrupta, sem aparições de Jesus ressuscitado, sem 
encontros com os discípulos, sem ensinamentos 
finais e sem ascensão aos céus. O texto original 
encerra-se com medo e silêncio. 
 
Segue, abaixo, a transcrição fiel do final original do 
Evangelho de Marcos, conforme os manuscritos 
mais antigos, na tradução Almeida Revista e 
Corrigida (ARC): 
 
Marcos 16:1–8 — Texto original 
 
E, passado o sábado, Maria Madalena, e Maria mãe 
de Tiago, e Salomé, compraram aromas, para irem 
ungi-lo. 
E, muito cedo, no primeiro dia da semana, foram 
ao sepulcro, ao nascer do sol. 
E diziam umas às outras: Quem nos revolverá a 
pedra da porta do sepulcro? 
E, olhando, viram que já a pedra estava revolvida; e 
era ela muito grande. 
E, entrando no sepulcro, viram um jovem 
assentado à direita, vestido de uma roupa branca; 
e ficaram espantadas. 
Porém ele disse-lhes: Não vos espanteis; buscais a 
Jesus Nazareno, que foi crucificado; já ressuscitou, 
não está aqui; eis aqui o lugar onde o puseram. 
Mas ide, dizei a seus discípulos e a Pedro que ele 
vai adiante de vós para a Galileia; ali o vereis, como 
vos disse. 



E, saindo elas pressurosamente, fugiram do 
sepulcro; porque estavam possuídas de temor e 
assombro; e nada diziam a ninguém, porque 
temiam. 
 
Aqui o evangelho termina. 
Jesus não aparece, nem fala com ninguém. 
Não há anjos gloriosos, só “um jovem”. 
Não há convívio com os discípulos após a 
ressurreição. 
Não há sinais, nem ensinamentos finais. 
Não há ascensão aos céus. 
Diante disso, faz-se necessário perguntar: por que 
o evangelho mais antigo, ligado à tradição de 
Pedro, não descreveu aquilo que se tornaria o 
clímax da fé cristã? Por que silenciar sobre as 
aparições do Ressuscitado e sobre sua elevação ao 
céu? 
 
A resposta histórica é que Marcos terminou 
exatamente onde quis terminar. Contudo, esse 
final causou profundo desconforto nas 
comunidades cristãs posteriores. Por isso, em 
algum momento do século II, foi acrescentado um 
encerramento mais longo, com aparições, sinais 
milagrosos e ascensão, um final que harmoniza 
Marcos com os demais evangelhos. 
 
Segue, o texto do chamado “final longo de 
Marcos”, também na tradução ARC: 
 
 
Marcos 16:9–20 — Final longo (acréscimo posterior) 



 
E Jesus, tendo ressuscitado na manhã do primeiro 
dia da semana, apareceu primeiramente a Maria 
Madalena, da qual tinha expulsado sete demônios. 
E, partindo ela, anunciou-o aos que tinham estado 
com ele, os quais estavam tristes e chorando. 
E, ouvindo eles que vivia, e que tinha sido visto por 
ela, não o creram. 
E, depois, manifestou-se noutra forma a dois deles, 
que iam de caminho para o campo. 
E, indo estes, anunciaram-no aos outros; mas nem 
ainda estes creram. 
Finalmente, apareceu aos onze, estando eles 
assentados à mesa, e lançou-lhes em rosto a sua 
incredulidade e dureza de coração, por não 
haverem crido nos que o tinham visto ressuscitado. 
E disse-lhes: Ide por todo o mundo, pregai o 
evangelho a toda criatura. 
Quem crer e for batizado será salvo; mas quem não 
crer será condenado. 
E estes sinais seguirão aos que crerem: Em meu 
nome expulsarão os demônios; falarão novas 
línguas; 
Pegarão nas serpentes; e, se beberem alguma 
coisa mortífera, não lhes fará dano algum; e porão 
as mãos sobre os enfermos, e os curarão. 
Ora, o Senhor, depois de lhes ter falado, foi 
recebido no céu, e assentou-se à direita de Deus. 
E eles, tendo partido, pregaram por todas as 
partes, cooperando com eles o Senhor, e 
confirmando a palavra com os sinais que se 
seguiram. Amém. 
 



Tais versiculos não aparecem nos manuscritos 
gregos mais antigos e confiáveis, como o Códice 
Sinaítico e o Códice Vaticano (século IV), que 
encerram o evangelho em Marcos 16:8. O 
vocabulário, o estilo e a teologia diferem do 
restante do texto, e muitos manuscritos 
posteriores trazem marcas indicando que os 
copistas sabiam tratar-se de um acréscimo. 
 
O consenso acadêmico moderno é claro: 
1. Marcos originalmente terminou no versículo 8, 
de forma abrupta e intencional. 
2. O final longo foi adicionado posteriormente 
para oferecer um encerramento mais completo e 
teologicamente confortável. 
 
Diante disso, torna-se inevitável prosseguir na 
investigação. Se Marcos silencia, os evangelhos 
posteriores falam de modos distintos, 
acrescentando cenas, diálogos e interpretações. 
Comparar essas narrativas, compreender suas 
diferenças e motivações, é essencial para lançar luz 
sobre uma das questões mais inquietantes da 
história religiosa: o que realmente se acreditava ter 
acontecido após a crucificação de Jesus de Nazaré 
— e como essas crenças foram sendo moldadas ao 
longo do tempo a ponto de tornar difícil de 
encontrar a verdadeira identidade do Nazareno. 
 
 
 
 
 





Do silêncio ao esplendor:  
o crescimento dos relatos  

pós-crucificação 
 
 
 
Como vimos, o Evangelho de Marcos encerra-se 
de modo abrupto, com medo, silêncio e ausência 
total de aparições de Jesus. À medida que 
avançamos cronologicamente para Mateus, Lucas 
e João, os relatos se tornam mais longos, mais 
detalhados, mais teológicos e, sobretudo, mais 
“conclusivos”. A pergunta que guia esta análise é 
simples: o que foi sendo acrescentado e por quê? 
 
O Evangelho de Mateus 
 
O Evangelho de Mateus é tradicionalmente 
atribuído ao apóstolo Mateus, porém a maioria 
dos estudiosos entende que foi escrito por um 
cristão judeu altamente instruído, pertencente a 
uma comunidade judaico-cristã. Foi composto 
provavelmente entre 80 e 90 d.C., após a 
destruição do Templo de Jerusalém. 
 
Mateus escreve para judeus que criam em Jesus 
como Messias e que precisavam justificar essa fé 
diante do judaísmo rabínico. Seu evangelho 
procura demonstrar, de forma sistemática, que 
Jesus cumpre as Escrituras, porque isso era muito 
importante diante das objeções rabínicas. 
 
 



Acréscimos após a crucificação 
 
Em comparação com Marcos, Mateus introduz 
elementos novos e espetaculares: 
 
Um terremoto no momento da ressurreição; 
Um anjo do Senhor que desce do céu, remove a 
pedra e assusta os guardas; 
Soldados romanos vigiando o sepulcro; 
A narrativa da suborno dos guardas, para explicar 
o boato do corpo roubado; 
Aparições explícitas de Jesus às mulheres; 
Uma aparição final aos discípulos na Galileia; 
A Grande Comissão (“Ide e fazei discípulos de 
todas as nações”). 
 
Mateus, portanto, responde claramente a 
objeções externas e fortalece a autoridade 
institucional da Igreja nascente. 
 
O Evangelho de Lucas 
 
Lucas é atribuído a Lucas, médico e companheiro 
de Paulo, embora o autor se apresente como um 
historiador que investigou cuidadosamente as 
tradições recebidas. O evangelho foi escrito entre 
85 e 95 d.C., provavelmente para cristãos de 
outros países. 
 
Lucas escreve com forte preocupação histórica, 
pastoral e catequética, e seu evangelho é o 
primeiro volume de uma obra maior, continuada 
em Atos dos Apóstolos. 



Acréscimos após a crucificação 
 
Lucas amplia ainda mais o cenário narrado por 
Mateus: 
 
Agora, ao invés de um anjo, são dois anjos no 
sepulcro; 
Narra um relato detalhado da incredulidade dos 
discípulos; 
Fala da célebre aparição no caminho de Emaús, 
ausente em todos os outros evangelhos; 
Jesus aparece ressuscitado e come alimento para 
provar que ressuscitou em carne. 
Conta um período explícito de ensinamentos pós-
ressurreição; 
É o único evangelho que narra a ascensão aos 
céus, descrita de forma solene. 
 
Aqui, a ressurreição é demonstrada, explicada e 
ensinada. 
 
 
O Evangelho de João 
 
O Evangelho de João é o mais tardio, escrito entre 
90 e 100 d.C., por alguém ligado à chamada 
comunidade joanina, sendo uma obra 
profundamente teológica e simbólica. 
 
João escreve para uma comunidade já expulsa das 
sinagogas, que enfrenta conflitos internos e 
externos, e busca afirmar a identidade divina de 
Jesus de modo inequívoco. 



 
Acréscimos após a crucificação 
 
João apresenta o relato mais elaborado de todos: 
 
Maria Madalena encontra o túmulo vazio sozinha; 
Havia dois anjos no sepulcro; 
Jesus aparece pessoalmente a Maria; 
É relatada aparição de Jesus aos discípulos com 
portas fechadas; 
Consta o episódio de Tomé, que toca as feridas de 
Jesus; 
Ocorre um segundo encontro na Galileia; 
É narrada a pesca milagrosa; 
Mostra o diálogo de Jesus com Pedro (“Tu me 
amas?”) 
 
Aqui, Jesus ressuscitado fala longamente, restaura 
lideranças e confirma sua identidade divina. 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 
 
 



Paulo antes dos Evangelhos:  
o Jesus mais antigo  

que podemos acessar 
 
 
 
Qualquer investigação honesta sobre quem foi 
Jesus deve levar em consideração o fato de que 
Paulo escreveu sobre Jesus antes dos Evangelhos. 
Suas cartas datam, em grande parte, das décadas 
de 50 e início dos anos 60 d.C., ao passo que 
Marcos dificilmente é anterior a 60 d.C. Isso 
significa que o primeiro retrato literário de Jesus 
que possuímos vem de um teólogo que nunca o 
conheceu em carne e osso, e nas cartas Paulinas a 
fé na ressurreição já está plenamente formada. Se 
para alguns isto significa que a ressurreição não foi 
um acréscimo tardio, para outros pode significar 
que Paulo, cidadão romano, acrescentou 
elementos de mito solar desde cedo na teologia 
cristã. 
 
O texto mais decisivo nesse debate é 1 Coríntios 
15. Ali, Paulo não apresenta a ressurreição como 
uma ideia nova, muito menos como uma 
especulação pessoal. Pelo contrário, ele afirma 
estar transmitindo uma tradição que “recebeu”. 
Paulo afirma que “Cristo morreu por nossos 
pecados, segundo as Escrituras; que foi sepultado; 
que ressuscitou ao terceiro dia; e que apareceu…” 
(1Co 15:3–5). A estrutura é quase litúrgica, 
formulada, memorizável, claramente anterior à 



própria carta. Muitos estudiosos reconhecem 
nesse trecho um credo cristão primitivo, 
possivelmente formulado poucos anos após a 
crucificação de Jesus.  
 
O Jesus de Paulo é, curiosamente, quase 
desprovido de biografia. Nada sobre milagres, 
parábolas, nascimento virginal, Maria, José, Belém 
ou Nazaré. O foco absoluto recai sobre três eixos: 
cruz, ressurreição e exaltação. Para Paulo, Jesus é 
o Cristo crucificado e o Senhor exaltado à direita 
de Deus. Isso sugere que, no estágio mais antigo 
acessível da fé cristã, Jesus já é apresentado  como 
evento teológico: algo aconteceu com ele, e esse 
algo redefiniu completamente a compreensão de 
Deus, da morte e da esperança. 
 
Antes que houvesse histórias longas sobre a vida 
de Jesus, já havia uma convicção poderosa de que 
Deus o havia vindicado após a morte. Os 
evangelhos, nesse sentido, podem ser lidos como 
sua narração posterior, uma tentativa de ancorar, 
na vida concreta de Jesus, aquilo que já era crido 
a seu respeito. Paulo não nos diz quase nada sobre 
quem Jesus foi no cotidiano; ele nos diz, com 
absoluta convicção, quem Jesus passou a ser para 
a fé. 
 
Assim, se a fé na ressurreição é tão antiga, ela 
exige uma explicação histórica robusta. O que 
aconteceu para que um judeu crucificado, 
executado como fracassado, fosse proclamado 
Senhor em tão pouco tempo? Paulo não responde 



plenamente. Ele testemunha que, quando 
escreveu, a transformação já havia ocorrido. Entre 
o Jesus da história e o Cristo proclamado, existe 
um acontecimento que escapa às categorias 
simples de invenção tardia ou mito gradual. É 
nesse ponto, entre cruz e fé, entre morte e 
proclamação, que o mistério de Jesus se torna 
mais profundo do que nunca. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 



Os principais Evangelhos Gnósticos:  
o que dizem e o que silenciam 

 
 
 
Quando se olha além do Novo Testamento 
canônico, surge um conjunto de escritos que 
oferecem uma leitura radicalmente distinta sobre 
Jesus, a salvação e, sobretudo, a ressurreição. São 
os chamados Evangelhos Gnósticos, textos 
produzidos majoritariamente entre os séculos II e 
III, em contextos teológicos já bastante distantes 
do cristianismo apostólico. 
 
 1. O Evangelho de Tomé 
 
Datado entre 120 e 140 d.C. (embora alguns 
estudiosos defendam a existência de camadas 
mais antigas), o Evangelho de Tomé é uma 
coletânea de 114 ditos atribuídos a Jesus. 
 
Não há ali relatos de milagres, nem paixão, nem 
crucificação e tampouco ressurreição. O foco é 
outro: o autoconhecimento como caminho da 
salvação. Jesus não “retorna dos mortos” em cena 
alguma; Ele aparece como portador de uma 
sabedoria eterna, cuja compreensão liberta o ser 
humano da ilusão do mundo material. 
 
Aqui, a vitória é sobre a ignorância. 
 
 



 2. O Evangelho de Maria (Madalena) 
 
Produzido provavelmente entre 140 e 160 d.C., 
esse texto apresenta um Jesus que surge após a 
ressurreição sem confirmar, exatamente, um 
evento físico. Ele transmite ensinamentos secretos, 
especialmente a Maria Madalena, o que gera 
tensão e conflito com Pedro e outros discípulos. 
 
O embate é simbólico: autoridade feminina versus 
liderança apostólica masculina. A própria 
ressurreição é reinterpretada como uma elevação 
espiritual da alma, ao invés de ser o ponto central 
de um acontecimento histórico verificável. 
 
 3. O Evangelho de Filipe 
 
Datado entre 150 e 180 d.C., o Evangelho de Filipe 
mergulha em linguagem simbólica, sacramental e 
profundamente metafórica. A ressurreição das 
pessoas acontece já nesta vida, quando o 
indivíduo desperta espiritualmente. 
 
O ponto central de Filipe permanece claro: não há 
interesse em um retorno corporal de Jesus à 
história, e sim num processo interior de 
iluminação. 
 
É nesse evangelho que surge o famoso (e 
frequentemente mal compreendido) trecho 
envolvendo Maria Madalena, aquele que 
menciona Maria Madalena como a koinōnos 
(companheira) de Jesus e descreve Jesus 



beijando-a. Eis o núcleo do texto, em tradução 
aproximada do copta (NH II, 3): 
“Havia três que caminhavam sempre com o 
Senhor: Maria, sua mãe, a irmã dela e Maria 
Madalena, aquela que é chamada sua 
companheira (koinōnos). Pois Maria Madalena era 
sua companheira. O Salvador a amava mais do que 
a todos os discípulos e costumava beijá-la 
frequentemente...” 
 
Logo depois, o texto relata a reação dos 
discípulos: 
 
“Os outros discípulos disseram-lhe: ‘Por que a 
amas mais do que a todos nós?’” 
 
Por que esse trecho é mal compreendido? 
 
1. O problema da palavra koinōnos 
 
No grego (e no uso gnóstico), koinōnos não 
significa esposa. O termo indica: 
 
parceiro espiritual; 
 
alguém que compartilha conhecimento; 
 
participante de um mesmo mistério; 
 
Nos textos gnósticos, o vocabulário relacional é 
simbólico, não conjugal. 
 
 



2️. O “beijo” é gnóstico 
 
O Evangelho de Filipe usa o beijo como símbolo 
de transmissão espiritual. Em vários trechos do 
mesmo texto, o beijo aparece ligado à 
comunicação do logos ou do pneuma: 
 
“Pois é por um beijo que os perfeitos concebem e 
dão à luz.” 
Ou seja, o beijo representa a comunicação da 
gnose, não intimidade sexual. 
 
Além disso, o manuscrito está lacunar: o local do 
beijo (“na boca”, por exemplo) não aparece no 
texto original preservado, mas foi incluído por 
tradutores ou popularizado em versões não 
acadêmicas. 
 
3️. O foco é o conhecimento 
 
Maria Madalena simboliza, no Evangelho de Filipe, 
a alma que recebe a revelação. O conflito com os 
discípulos não trata de ciúmes românticos, mas de 
autoridade espiritual: quem compreendeu o 
ensinamento secreto? 
 
Esse mesmo padrão aparece no Evangelho de 
Maria e em outros textos gnósticos. E por que isso 
se conecta à visão gnóstica da ressurreição? 
 
Porque o Evangelho de Filipe desloca 
completamente o eixo da fé: não importa quem 
tocou o corpo ressuscitado, importa quem 



recebeu o conhecimento. A ressurreição, para 
esse texto, é despertar agora, não um retorno 
físico futuro. 
 
“Aqueles que dizem que morrerão primeiro e 
depois ressuscitarão estão enganados. Se não 
recebem a ressurreição enquanto vivem, quando 
morrerem não receberão nada.” 
 
A polêmica moderna a respeito de Jesus e Maria 
Madalena vem da leitura literal de um texto que foi 
escrito para ser alegórico e iniciático, não 
biográfico. 
 
 4. O Evangelho de Judas 
 
Escrito provavelmente entre 150 e 170 d.C., esse 
evangelho inverte completamente a narrativa 
tradicional. Judas é retratado como o discípulo 
que compreende Jesus de forma mais profunda. 
Sua aparente traição é, na verdade, parte 
necessária do plano divino. 
 
Quase nada se diz sobre aparições pós-
ressurreição. A ênfase recai sobre a libertação do 
espírito da prisão do corpo, uma ideia 
incompatível com qualquer teologia que valorize a 
ressurreição física. 
 
 
 
 
 



5. Pistis Sophia 
Embora não seja um evangelho narrativo, Pistis 
Sophia merece destaque. Nele, Jesus ressuscitado 
passa onze anos ensinando os discípulos, em 
longos discursos esotéricos sobre hierarquias 
celestes, éons e mistérios cósmicos. 
 
Esse “Jesus ressuscitado” é um mestre cósmico, 
quase atemporal, distante de qualquer contexto 
histórico concreto e é importante que seja 
aprofundada a investigação sobre este livro escrito 
no século III. 
 
Pistis Sophia: quando Jesus deixa a história e 
assume o cosmos 
Entre os muitos textos que circularam nos 
primeiros séculos do cristianismo, poucos são tão 
desconcertantes quanto a Pistis Sophia. Densa, 
simbólica e deliberadamente enigmática, essa 
obra não tenta contar o que aconteceu, ela tenta 
revelar o que estaria oculto por trás da realidade. 
E, ao fazer isso, apresenta um Jesus que quase não 
reconhecemos. 
 
 Um texto fora do eixo da história 
Redigida em copta, provavelmente entre os 
séculos III e IV, a Pistis Sophia é um diálogo 
revelatório, estruturado em perguntas e respostas, 
no qual os discípulos interrogam um Jesus já 
ressuscitado por onze anos. 
 
Aqui, a ressurreição é o ponto de partida para um 
ensino secreto. 



O cenário é o invisível. O monte das Oliveiras 
surge como referência simbólica, pois o 
verdadeiro palco é outro: as regiões celestes, os 
mundos da Luz, os eons, os abismos do Caos. 
Maria Madalena destaca-se como a discípula que 
mais compreende, mais pergunta, mais ousa, 
enquanto Pedro frequentemente encarna a 
incompreensão e o apego ao literal. 
 
Quem é Jesus, afinal? 
O Jesus da Pistis Sophia não carrega marcas de 
pregos nem fala de sofrimento. Ele é descrito 
como uma figura luminosa e cósmica, governante 
dos mundos superiores, conhecedor das 
engrenagens invisíveis do universo. Sua 
humanidade quase desaparece. A cruz, se não é 
negada, é irrelevante. 
 
O que importa é o Conhecimento de Jesus. 
 
O texto apresenta uma cosmologia minuciosa e 
hierarquizada: 
 
Reino da Luz, Tesouros da Luz, eons, arcontes, 
regiões de caos e queda. O mundo surge como 
um espaço defeituoso, distante da perfeição 
original. 
 
A pergunta implícita é incômoda: se o mundo é 
inferior, que sentido teria Deus encarnar-se nele? 
Amor é a resposta. Amor e um plano maior. 
 
 



Pistis Sophia: um drama que espelha a alma 
No centro do texto está Pistis Sophia, uma 
entidade feminina que busca a Luz suprema, erra, 
cai, é enganada por poderes inferiores e clama por 
salvação. Sua história representa a alma humana: 
caída, confusa, desejosa de retorno. Seu drama é 
o drama de todos os que esqueceram sua origem 
luminosa. 
 
O papel de Jesus é a mediação 
Jesus não salva derramando sangue. Ele salva 
descendo, ensinando, revelando. Ele resgata Pistis 
Sophia das regiões inferiores e ensina o caminho 
de retorno à Luz. 
 
Aqui, Jesus é um mediador cósmico, não um 
cordeiro sacrificial. A redenção acontece pelo 
entendimento, não pela cruz. 
 
Salvação como conhecimento 
Na Pistis Sophia, o problema humano é a 
ignorância. A salvação ocorre por meio da gnosis, 
da compreensão dos mistérios, dos nomes 
secretos, das chaves espirituais que permitem à 
alma atravessar as esferas celestes. 
 
Fé é compreender. Arrependimento existe, mas 
ocupa lugar secundário diante do conhecimento. 
 
Discípulos em conflito 
Os discípulos perguntam sem cessar. Alguns 
compreendem; outros tropeçam. Pedro, 
repetidamente, representa o apego ao concreto, 



ao moral, ao simples. Maria Madalena simboliza a 
percepção espiritual elevada. 
 
O texto parece perguntar, de forma quase 
provocativa: quem realmente entendeu Jesus? 
 
Ressurreição sem corpo 
Não há sepulcro vazio. Não há toque, nem 
refeições, nem prova física. Jesus se manifesta em 
formas de luz. A ressurreição é espiritual. Trata-se 
de um despertar, não um retorno. Afinal, se o 
corpo é prisão, por que restaurá-lo?  
 
O destino das almas 
As almas ascendem ou descem conforme o 
conhecimento adquirido. Há purificações 
sucessivas, correções pedagógicas, ecos de 
reencarnação implícita. O juízo é instrutivo onde 
vale a premissa de que aprender é salvar-se. 
 
 O abismo entre Pistis Sophia e os Evangelhos 
canônicos 
Quase tudo se inverte: a cruz perde centralidade, 
o pecado dá lugar à ignorância. A graça é 
substituída pela iluminação e a história cede 
espaço ao mito cósmico. 
 
O Jesus dos Evangelhos caminha, sofre e morre. O 
Jesus da Pistis Sophia ensina, revela e governa. 
 
A Pistis Sophia não tenta complementar os 
Evangelhos. Ela os desloca, transforma o drama 
histórico da cruz em um mito cósmico de queda e 



retorno à Luz e, ao fazê-lo, força o leitor a encarar 
uma questão inevitável: Jesus foi o Messias que 
entrou na história para vencer a morte 
ou o mestre cósmico que ensina como escapar do 
mundo? 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



O que os Evangelhos Gnósticos dizem 
sobre o pós-ressurreição? 

 
 
 
Apesar das diferenças entre si, esses textos 
convergem em três pontos fundamentais, todos 
profundamente distintos dos Evangelhos 
canônicos: 
 
1. A ressurreição não é central como evento físico 
Não há sepulcro vazio, nem corpo tocado, nem 
refeições com discípulos. Raramente aparecem 
datas, lugares ou múltiplas testemunhas. O 
interesse está no que foi revelado a poucos. 
 
2. Jesus surge como revelador secreto 
Após a ressurreição, Ele fala a alguns escolhidos, 
transmite ensinamentos ocultos e prepara almas 
para uma ascensão espiritual. Isso contrasta 
diretamente com as aparições públicas, corporais 
e comunitárias descritas nos textos canônicos. 
 
3. A salvação é conhecimento, não história 
O problema humano nesses evangelhos é a 
ignorância. O corpo é visto como prisão, a matéria 
como inferior ou defeituosa. Dentro dessa lógica, 
uma ressurreição corporal perde relevância e se 
torna teologicamente incoerente. 
 
 
 
 



Canônicos × Gnósticos: o contraste essencial 
Nos Evangelhos canônicos, a ressurreição é um 
evento histórico; nos gnósticos, uma experiência 
espiritual. O corpo é redimido nos evangelhos 
canônicos e rejeitado como cárcere da alma nos 
evangelhos gnósticos. Há múltiplas testemunhas 
nos canônicos; já nos gnósticos as revelações são 
individuais. 
 
A cruz e a ressurreição ocupam o centro da fé 
apostólica; já o conhecimento secreto domina a 
teologia gnóstica. Jesus foi interpretado como o 
Messias encarnado nos evangelhos canônicos; já 
nos evangelhos gnósticos ele é o revelador 
cósmico. 
 
Conclusão histórica 
Os Evangelhos Gnósticos não são fontes 
independentes para o Jesus histórico. Eles 
refletem teologias desenvolvidas no século II, 
reinterpretando Jesus à luz de filosofias 
helenísticas e correntes espiritualistas. 
 
Ainda assim, são documentos preciosos. Revelam 
as disputas teológicas dos primeiros séculos, 
mostram o que a Igreja primitiva rejeitou 
conscientemente e ajudam a entender como a 
ressurreição foi reformulada fora da tradição 
apostólica. 
 
Em resumo, eles falam de um Cristo que é um 
mestre que ensina a escapar do mundo. Tais 
evangelhos foram escritos a partir de 



aproximadamente 90 d.C , e se para alguns eles 
são menos factuais e mais teóricos, para outros 
eles revelam camadas mais profundas dos 
ensinamentos de Jesus, revelando mais sobre 
quem realmente seria o Mestre. 
 
O que observamos ao fazer essa comparação dos 
evangelhos é um claro e explícito 
desenvolvimento da teologia cristã. À medida que 
o tempo passa, as comunidades cristãs enfrentam 
novas perguntas, novas críticas e novas 
necessidades teológicas. Deste modo, claramente 
os relatos se expandem para responder a essas 
demandas. 
 
O silêncio de Marcos dá lugar à catequese de 
Mateus, à pedagogia histórica de Lucas e à 
teologia elevada de João. Lucas e Mateus narram 
e interpretam os fatos, e é justamente nesse 
processo que surgem os acréscimos, as 
harmonizações e os detalhes progressivos. 
 
A investigação, portanto, não busca desqualificar a 
fé, mas compreender como ela foi sendo 
construída, transmitida e moldada. E é nesse 
ponto que a pergunta inicial retorna com ainda 
mais força: Se os evangelhos contêm divergências 
significativas entre si e acréscimos deliberados na 
história, quem foi, afinal, Jesus de Nazaré antes 
que sua história fosse escrita, reescrita e 
proclamada ao mundo? Se os eventos narrados 
após a crucificação não lançam luzes sobre isto, é 
importante que analisemos os eventos narrados 



antes de Jesus iniciar sua missão, mas antes é 
importante analisar relatos árabes, islâmicos e 
orientais sobre o que aconteceu a Jesus após a 
ressurreição. 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Jesus no Islã:  
a crucifação não acontece 

 
 
 
Para o Islã, Jesus (ʿĪsā ibn Maryam) ocupa um lugar 
elevado. Ele não é o Filho de Deus, nem a 
encarnação do divino. Ainda assim, não é um 
personagem secundário. Jesus nasce de Maria por 
milagre, realiza sinais, proclama a vontade de Deus 
e permanece como uma das figuras mais honradas 
da tradição islâmica. 
 
O ponto de ruptura surge na cruz. 
O Alcorão é direto e deliberadamente contido. Em 
4:157–158, lemos: 
 
“Eles não o mataram nem o crucificaram; isso 
apenas lhes pareceu assim… 
Deus o elevou a Si.” 
 
Essas duas frases sustentam toda a visão islâmica 
sobre o destino de Jesus. O texto não descreve 
cenas, não detalha mecanismos, não narra 
substituições. Ele afirma o essencial: Jesus não 
morreu. 
 
Por que o Islã nega a morte de Jesus? 
A resposta está na própria arquitetura teológica do 
Islã. No pensamento islâmico, Deus é 
absolutamente soberano. Permitir que um grande 
profeta fosse publicamente humilhado, derrotado 



e executado por seus inimigos seria incompatível 
com essa soberania. 
 
A crucificação, no mundo antigo, era uma punição 
infame. Não simbolizava redenção, como na fé 
cristã, mas um completo fracasso. Para o Islã, esse 
destino simplesmente não pode ser atribuído a um 
mensageiro fiel de Deus. 
 
A rejeição da teologia da cruz 
O Islã rejeita três pilares centrais do cristianismo: o 
pecado original, a redenção vicária e o sacrifício 
expiatório. Se não há culpa herdada a ser paga, 
não há necessidade de um sacrifício redentor. 
Nesse sistema, a morte de Jesus perde sua função 
teológica e, sem função, ela é negada. 
 
A proteção do monoteísmo absoluto (tawḥīd) 
O Islã insiste com força: Deus não gera, não é 
gerado e não se encarna. A teologia cristã da cruz 
está profundamente ligada à encarnação e à 
filiação divina de Jesus. Negar a morte é, também, 
bloquear essa leitura desde a raiz. 
 
Mas o que significa dizer que ‘pareceu’ que ele 
morreu? 
Aqui entram as tradições interpretativas (tafsīr). Ao 
longo dos séculos, estudiosos muçulmanos 
propuseram explicações diversas: outra pessoa 
teria sido crucificada em seu lugar; os 
perseguidores acreditaram tê-lo matado; Deus 
confundiu os algozes; o evento foi mal 
compreendido pelos observadores. 



O Alcorão, porém, não endossa nenhuma dessas 
hipóteses em particular. Ele não explica como 
aconteceu e simplesmente afirma o resultado: 
Jesus não morreu. 
 
“Deus o elevou”: o que isso significa? 
Na leitura clássica do Islã, Jesus foi elevado vivo, 
em corpo e espírito. Ele não ressuscita, porque não 
morre. Ele não é glorificado pela cruz, porque a 
crucificação não acontece. Ele é preservado por 
vontade divina. 
 
Por que no Islã Jesus ainda retornará? 
Porque sua missão não foi concluída. O Islã afirma 
que Jesus retornará no fim dos tempos como sinal 
do Juízo Final, restaurador da justiça e servo fiel de 
Deus. 
 
Curiosamente, há também uma Segunda Vinda,  
só que sem divindade. 
 
Ecos de debates mais antigos 
Estudiosos observam paralelos entre a visão 
islâmica e correntes cristãs antigas que negavam a 
crucificação, como o docetismo e algumas formas 
de gnosticismo, além de tradições judaicas 
anticristãs. 
 
 
 
 
 
 



O contraste que não pode ser suavizado 
No cristianismo, Jesus é o Filho de Deus; no Islã, 
um profeta. Para um, a cruz é central; para o outro, 
impensável. Em um, a morte é real e redentora; no 
outro, ela não ocorre. A elevação cristã vem após a 
ressurreição; a islâmica, sem morte. O retorno 
cristão é glorioso; o islâmico, funcional e servil. 
 
Duas teologias, dois centros 
O Islã afirma que Jesus não morreu porque a cruz 
contradiz sua visão de Deus, a redenção pelo 
sacrifício é rejeitada, a dignidade profética precisa 
ser preservada e o monoteísmo absoluto deve 
permanecer intacto. 
 
Para o Islã, Deus salvou Jesus da morte; para o 
cristianismo, Deus salvou o mundo por meio da 
morte de Jesus. E é exatamente nesse ponto que 
as duas teologias deixam de dialogar e passam a 
se contradizer. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 





A cruz contestada:  
textos antigos que negam ou esvaziam 

a crucificação 
 
 
 
Um ponto precisa ser estabelecido com clareza 
desde o início da investigação: nenhum evangelho 
canônico nega a crucificação de Jesus. Pelo 
contrário, a morte na cruz é o elemento mais 
estável, repetido e constrangedor da tradição 
cristã primitiva. As tentativas de negar, relativizar 
ou espiritualizar esse evento surgem sobretudo 
em círculos docéticos e gnósticos dos séculos II e 
III,  comunidades que lutavam para conciliar a 
figura de Jesus com uma teologia profundamente 
anti-material. 
 
O exemplo mais explícito é o Segundo Tratado do 
Grande Sete, encontrado em Nag Hammadi e 
datado entre 150 e 180 d.C. Nele, a cruz é quase 
um equívoco grotesco. O texto afirma que Jesus 
não sofreu, não morreu e sequer foi o crucificado. 
Outra pessoa teria ocupado seu lugar, enquanto o 
verdadeiro Cristo observava o acontecimento do 
alto, rindo da ignorância dos algozes. “Foi outro 
quem bebeu o vinagre… foi outro quem carregou 
a cruz.” Aqui, a substituição é direta. O motivo 
teológico é transparente: o Cristo verdadeiro é 
espiritual, incorruptível; sofrer seria incompatível 
com sua natureza. O corpo, nesse sistema, é 
aparência e, portanto, descartável. 



Essa mesma lógica aparece, com variações, em 
outros textos. Nos Atos de João (c. 150 d.C.), não 
há uma substituição clara, mas há algo igualmente 
corrosivo para a cruz: a negação da materialidade. 
João relata que, ao tentar tocar Jesus, às vezes não 
sentia nada. O corpo era instável, ilusório. A 
crucificação, nesse quadro, ocorre no plano visível, 
como um teatro para os sentidos humanos. Já no 
Evangelho de Judas (c. 150–170 d.C.), o foco está 
em esvaziar a cruz de significado. O corpo é visto 
como prisão; a morte não redime; Judas por sua 
vez, não é um traidor e sim um colaborador do 
plano de Jesus. A cruz deixa de ser escândalo ou 
salvação e se torna irrelevante.  
 
O Apocalipse de Pedro, em sua versão gnóstica, 
radicaliza ainda mais: Pedro vê um homem sendo 
crucificado, enquanto acima dele está outro Jesus, 
vivo e sorridente. O corpo sofre; o verdadeiro 
Cristo não. A duplicidade volta a aparecer. 
 
O padrão desses textos é consistente e revelador. 
Todos partem das mesmas premissas: Deus não 
sofre; o divino não sangra; a matéria é inferior; o 
corpo é ilusão ou cárcere. Se essas ideias são 
verdadeiras, a cruz não pode ser real ou, ao 
menos, não pode ter valor algum. Essa matriz 
explica os textos gnósticos e leituras posteriores, 
como a negação islâmica da crucificação e até 
lendas muito mais tardias, como as da Caxemira 
ou do Japão. São respostas diferentes ao mesmo 
problema teológico: o escândalo inaceitável de 
um Messias crucificado. 



É precisamente por isso que esses textos foram 
rejeitados pelas comunidades cristãs mais antigas. 
Eles surgem tarde, contradizem testemunhos 
anteriores, rompem com o judaísmo do século I, 
negam a encarnação e eliminam o martírio real. 
Quando Paulo escreve, por volta do ano 50 d.C., 
ele já formula um núcleo que antecede qualquer 
especulação gnóstica: “Cristo morreu… foi 
sepultado… ressuscitou.” Essa afirmação é 
anterior, embaraçosa e difícil de harmonizar com 
filosofias espiritualistas e, exatamente por isso, 
historicamente mais sólida. 
 
Houve, pois, muitos que negaram a crucificação - 
e com bastante criatividade. Mas essas negações 
não pertencem ao cristianismo nascente: elas 
surgem quando a cruz se torna teologicamente 
insuportável. Neste ponto, é importante observar 
que a ideia da substituição não nasceu no Islã; ela 
já circulava em correntes gnósticas que não 
conseguiam aceitar o filho de Deus pregado a uma 
cruz. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



Jesus na Caxemira:  
A investigação por trás  

do santuário de Roza Bal 
 
 
 
Entre as teorias que propõem destinos alternativos 
para Jesus após a crucificação, a tradição da 
Caxemira ocupa um lugar singular. Seu ponto de 
partida é um santuário real, antigo e ainda 
venerado: o Roza Bal, em Srinagar. A pergunta, 
porém, permanece incômoda: quem realmente 
está enterrado ali? 
 
Um túmulo, um nome, uma suspeita 
No Roza Bal repousaria um homem santo 
conhecido como Yuz Asaf. Segundo a tradição 
local, ele teria vindo do “Ocidente”, vivido de 
forma ascética, ensinado valores éticos elevados e, 
por fim, morrido e sido sepultado na região. 
 
Para alguns intérpretes modernos, esses 
elementos bastariam para um salto ousado: Yuz 
Asaf seria Jesus de Nazaré. A ideia é atraente, 
porém a investigação exige mais do que paralelos 
sugestivos. 
 
Tradição antiga… mas não tão antiga 
É verdade que essa narrativa não surge no século 
XX. Ela aparece em textos islâmicos e persas 
medievais, produzidos entre os séculos XIV e XVIII. 
Neles, Yuz Asaf é descrito como profeta, santo ou 
sábio vindo do Ocidente, com uma missão 



espiritual entre povos orientais. O detalhe crucial 
está no intervalo: esses textos são escritos mais de 
mil anos depois de Jesus, são releituras tardias de 
tradições já em circulação. 
 
O ponto de inflexão: o Ahmadismo 
A identificação explícita entre Jesus e Yuz Asaf 
ganha forma clara no século XIX, com Mirza 
Ghulam Ahmad, fundador do movimento 
Ahmadiyya. Para ele, Jesus não morreu na cruz; 
sobreviveu; viajou para o Oriente; e morreu 
naturalmente na Caxemira. 
 
Essa leitura não surge de uma necessidade 
teológica: resolver o problema da crucificação e 
da morte de Jesus dentro de um sistema religioso 
específico. Essa interpretação foi rejeitada tanto 
pelo cristianismo tradicional quanto pelo 
islamismo clássico. 
 
O silêncio das fontes fundadoras 
Quando voltamos às fontes mais próximas do 
século I, o contraste é imediato: nos Evangelhos, a 
narrativa é curta e fechada: Jesus morre, é 
sepultado, ressuscita, aparece por um período 
limitado e é exaltado. Não há espaço para uma 
longa vida posterior no Oriente. 
 
No Islã clássico, Jesus (Isa) não morre nem é 
crucificado, também não viaja, não envelhece e 
não é sepultado na Caxemira. Ele é elevado por 
Deus e retornará no fim dos tempos. 
 



Curiosamente, nem mesmo o Islã sustenta a ideia 
de um túmulo de Jesus. 
 
O crivo da pesquisa histórica 
Do ponto de vista acadêmico, os problemas se 
acumulam: não existe documento do século I; não 
há evidência arqueológica identificável; e 
nenhuma inscrição contemporânea menciona 
Jesus no Oriente. Além disso, o nome Yuz Asaf 
provavelmente deriva de Bodhisattva, termo 
budista que, ao longo dos séculos, foi associado a 
diferentes figuras sábias em contextos islâmicos e 
persas. A associação com Jesus é retroativa, 
construída muito depois do fato que pretende 
explicar. 
 
Por que a ideia persiste? 
Porque ela é poderosa no plano simbólico. Ela 
resolve dilemas teológicos, aproxima Jesus das 
tradições orientais, cria um mestre universal e 
dialoga bem com espiritualidades não cristãs. 
Como mito religioso, funciona. Como 
reconstrução histórica, falha. 
 
Entre o sábio e o Messias 
A tradição da Caxemira afirma, com razoável 
segurança, que um homem santo viveu e morreu 
ali. O que ela não consegue sustentar é a 
identificação desse homem com Jesus de Nazaré. 
Essa associação surge tardiamente, carece de 
apoio em fontes antigas e não encontra respaldo 
na pesquisa histórica séria. 
 



Essa história, porém, nos ensina muito sobre 
releituras culturais de Jesus, sobre diálogo inter-
religioso e sobre o desejo humano de universalizar 
figuras sagradas, entretanto não altera o que 
sabemos historicamente sobre o carpinteiro da 
Galileia. 
 
A Caxemira, portanto, venerou um grande sábio; 
agora transformar esse sábio em Jesus é uma 
construção posterior, não um dado histórico. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



Jesus enterrado no Japão? 
 
 
 
Entre as muitas histórias alternativas sobre o 
destino de Jesus, poucas soam tão intrigantes e 
tão desconectadas das fontes antigas quanto a 
narrativa que o coloca enterrado no Japão. 
Segundo essa tradição, Jesus teria escapado da 
crucificação e atravessado continentes inteiros 
para viver seus últimos anos como agricultor em 
uma remota vila japonesa. O local existe. A história, 
porém, exige cautela. 
 
Um túmulo no norte do Japão 
Na vila de Shingō, na província de Aomori, existe 
um local conhecido como Kirisuto no haka, o 
“Túmulo de Jesus”. Placas explicativas contam uma 
história surpreendente: Jesus teria sobrevivido à 
crucificação, deixado a Judeia e, após uma longa 
jornada pela Sibéria e pela China, chegado ao 
Japão, onde se casou, teve filhos e morreu com 
mais de cem anos. É uma narrativa sedutora. O 
problema é que ela começa onde as evidências 
terminam. 
 
A história em detalhes 
Segundo a tradição local, quem teria sido 
crucificado não foi Jesus, e sim seu suposto irmão 
Isukiri, um personagem completamente ausente 
de qualquer fonte antiga, judaica ou cristã. 
Enquanto isso, Jesus teria fugido do Oriente 
Médio, vivido anônimo no Japão e sido sepultado 



ali, longe de Jerusalém. Nenhum desses 
elementos aparece em textos antigos. Nem 
mesmo nos mais especulativos. Então de onde 
surgiu essa história? 
 
O Japão do século XX e o nascimento do mito 
O contexto ajuda a explicar o fenômeno. A 
narrativa surge em um Japão que buscava reforçar 
sua identidade nacional, flertava com ideias de 
excepcionalismo cultural e se mostrava receptivo a 
mitos de origem universal. 
 
Nesse cenário, a ideia de Jesus ter passado pelo 
Japão era simbólica. Hoje, a própria vila de Shingō 
trata a história mais como folclore e atração 
turística do que como fé ou fato histórico. 
 
O silêncio absoluto das fontes antigas 
Aqui, a investigação se torna definitiva. Nenhuma 
fonte dos séculos I, II ou III,  cristã, judaica, romana 
ou oriental menciona: uma fuga de Jesus da 
crucificação; viagens de Jesus ao Oriente; nem 
uma vida posterior em outro continente. 
 
Esse silêncio inclui os Evangelhos canônicos; as 
cartas de Paulo; historiadores romanos como 
Tacitus; autores judeus como Flávio Josefo; e até 
os textos gnósticos, que, ironicamente, adorariam 
uma narrativa dessas, mas não dizem nada 
parecido. Quando até os textos mais especulativos 
se calam, o argumento colapsa. 
 
E as “provas” apresentadas? 



 
Defensores da lenda costumam citar canções 
locais com palavras supostamente “semíticas”; 
semelhanças de nomes; e até o formato do 
túmulo. 
 
Todos esses pontos já foram analisados e 
explicados por coincidências linguísticas; 
tradições recentes reinterpretadas; reconstruções 
modernas sem base antiga. 
 
Não há inscrições antigas, não há evidência 
arqueológica relevante nem cadeia histórica 
verificável. 
 
Curiosamente, nem mesmo os Evangelhos 
gnósticos, que espiritualizam a ressurreição e 
relativizam o evento histórico, sugerem uma fuga 
geográfica de Jesus. Eles transformam a 
ressurreição em experiência espiritual, não em rota 
de fuga continental. Além disso, a lenda japonesa 
é ainda mais tardia que textos como a Pistis 
Sophia. 
 
Por fim, aqui está o ponto-chave da investigação: 
essa lenda surge publicamente em 1935, baseada 
nos chamados Documentos Takenouchi, que 
alegavam revelar uma história secreta e alternativa 
da humanidade. 
 
Os documentos, porém, nunca puderam ser 
autenticados; os supostos originais 
desapareceram; nenhum historiador, filólogo ou 



arqueólogo os considera confiáveis, e sem 
manuscritos verificáveis, não há história, só 
alegações. 
 
A ideia de Jesus sepultado no Japão não revela 
algo novo sobre o Jesus histórico. Ela revela algo 
sobre o imaginário religioso moderno. É um mito 
do século XX, sem apoio textual antigo, sem 
reconhecimento acadêmico e sem base 
arqueológica. 
 
Não existe nenhuma evidência histórica séria de 
que Jesus tenha vivido ou sido sepultado no 
Japão, mas todo esse enredo nos faz questionar: 
por que ainda precisamos reinventar o destino de 
Jesus? 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Depois da cruz:  
o problema que permanece 

 
Os acontecimentos posteriores à crucificação não 
esclarecem quem foi Jesus de Nazaré, pelo 
contrário, multiplicam as possibilidades. O relato 
mais antigo termina em silêncio e medo; os 
seguintes expandem a narrativa, acrescentam 
aparições, diálogos, comissões e teologias cada 
vez mais definidas. Fora do cânon, surgem 
releituras radicais: um Jesus que não retorna 
fisicamente, um mestre que ensina segredos, um 
revelador cósmico, um profeta preservado por 
Deus, um sábio deslocado para outros 
continentes. A pergunta torna-se inevitável: se a 
identidade de Jesus fosse clara e inequívoca para 
seus seguidores imediatos, por que ela precisaria 
ser tão rapidamente explicada, defendida, 
ampliada ou mesmo reformulada? 
 
Para uns, a execução romana indica um agitador 
político ou um messias fracassado; para outros, um 
transgressor da Lei; para seus seguidores, o justo 
perseguido; para comunidades posteriores, o 
Cristo glorificado; para tradições alternativas, um 
mestre espiritual mal compreendido; para o Islã, 
um profeta salvo da humilhação da cruz. Cada 
releitura parece responder mais às perguntas 
urgentes de quem narra: perseguição, identidade, 
autoridade, sentido da morte, esperança futura. O 
Jesus pós-crucificação revela mais sobre suas 
comunidades do que sobre ele próprio. 



Diante disso, investigar o que veio depois da cruz 
pode ser insuficiente. Se os relatos finais se 
expandem, se as interpretações se multiplicam e 
se a identidade de Jesus se torna 
progressivamente mais elevada, simbólica ou 
teologizada, então talvez seja necessário recuar. 
Voltar antes da morte, antes dos conflitos, antes 
das controvérsias, ao início da história, à 
anunciação, à infância quase silenciada, aos anos 
ocultos, ao surgimento público de sua mensagem. 
Pois talvez a pergunta decisiva não seja quem 
Jesus se tornou depois da crucificação, mas quem 
ele foi antes que sua história precisasse ser 
explicada. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 





O nascimento de Jesus:  
quando a história começa  

e quando não começa 
 
 
 
Se o leitor se aproximar dos Evangelhos 
imaginando encontrar desde o início uma narrativa 
clara e uniforme sobre o nascimento de Jesus, 
logo se deparará com um dado desconcertante: 
dois evangelhos nada dizem, e os outros dois 
contam histórias profundamente diferentes. 
 
Marcos e João apresentam um silêncio absoluto. 
 
Os dois evangelhos mais extremos em termos 
cronológicos - Marcos (o mais antigo) e João (o 
mais recente) - não narram absolutamente nada 
sobre a anunciação, o nascimento ou a infância de 
Jesus. 
 
Marcos começa com Jesus adulto, sendo batizado 
por João; Já o evangelho de João começa com um 
verso cósmico (“No princípio era o Verbo...”). 
 
Nenhum deles menciona Maria recebendo 
anúncio angelical; Nascimento virginal; Belém; 
Pastores; Magos; Fuga para o Egito; Jesus criança 
no Templo. Essas histórias surgem exclusivamente 
em Mateus e Lucas — e de maneiras muito distintas. 
 
 
 



O Evangelho de Lucas: anunciação e nascimento 
É em Lucas que surgem as narrativas mais 
conhecidas do Natal cristão. 
 
A anunciação a Maria (Lucas 1) 
“E, entrando o anjo onde ela estava, disse: Salve, 
agraciada; o Senhor é contigo; bendita és tu entre 
as mulheres.” 
(Lc 1:28) 
 
“Descerá sobre ti o Espírito Santo, e a virtude do 
Altíssimo te cobrirá com a sua sombra; por isso 
também o Santo, que de ti há de nascer, será 
chamado Filho de Deus.” 
(Lc 1:35) 
 
Aqui, Jesus é apresentado desde o ventre como 
Filho de Deus, em uma linguagem profundamente 
teológica e simbólica. 
 
O nascimento em Belém (Lucas 2) 
“E aconteceu que, estando eles ali, se cumpriram 
os dias em que ela havia de dar à luz.” 
(Lc 2:6) 
 
“E deu à luz a seu filho primogênito, e envolveu-o 
em panos, e deitou-o numa manjedoura.” 
(Lc 2:7) 
 
 
 
 
 



Lucas inclui: 
O recenseamento romano; os pastores; o coro de 
anjos; “Glória a Deus nas alturas, e paz na terra, 
boa vontade para com os homens.”  
(Lc 2:14) 
 
Jesus no Templo aos doze anos (Lucas 2) 
Este episódio aparece somente em Lucas: 
 
“E aconteceu que, passados três dias, o acharam 
no templo, assentado no meio dos doutores, 
ouvindo-os e interrogando-os.” 
(Lc 2:46) 
 
“Não sabíeis que me convém tratar dos negócios 
de meu Pai?” 
(Lc 2:49) 
 
Após esse episódio, Lucas encerra a infância de 
Jesus com uma única frase: 
 
“E Jesus crescia em sabedoria, e em estatura, e em 
graça para com Deus e os homens.” 
(Lc 2:52) 
 
Dos 12 aos 30 anos de Jesus, Lucas fica em silêncio 
total. 
 
 
 
 
 



O Evangelho de Mateus: nascimento, magos e 
fuga para o Egito 
Mateus escreve para uma comunidade judaico-
cristã. Seu objetivo é mostrar que Jesus cumpre as 
Escrituras e por isso seu relato da infância é 
estruturado como uma sequência de 
“cumprimentos proféticos”. 
 
O nascimento e os magos (Mateus 2) 
Mateus não descreve o parto, nem pastores, nem 
manjedoura. Ele começa com astrólogos orientais: 
 
“E, tendo nascido Jesus em Belém da Judeia, nos 
dias do rei Herodes, eis que uns magos vieram do 
Oriente a Jerusalém.” 
(Mt 2:1) 
 
“E, entrando na casa, acharam o menino com 
Maria, sua mãe.” 
(Mt 2:11) 
 
Observe: Jesus já está numa casa, não numa 
manjedoura, como dito em Lucas. 
 
A fuga para o Egito (Mateus 2) 
Este episódio aparece somente em Mateus: 
 
“Levanta-te, toma o menino e sua mãe, foge para 
o Egito.” 
(Mt 2:13) 
 
“E esteve lá até à morte de Herodes, para que se 
cumprisse o que foi dito pelo Senhor por 



intermédio do profeta: Do Egito chamei o meu 
Filho.” 
(Mt 2:15) 
 
Mateus associa Jesus a Moisés, reforçando a 
imagem do libertador. 
 
O massacre dos inocentes (Mateus 2) 
Outro episódio exclusivo de Mateus: 
 
“Então Herodes, vendo que tinha sido enganado 
pelos magos, enfureceu-se muito, e mandou 
matar todos os meninos que havia em Belém.” 
(Mt 2:16) 
 
Nenhum outro evangelho menciona esse evento 
que, aliás, não tem embasamento histórico. O 
principal historiador judeu do século I é Flávio 
Josefo (37–c.100 d.C.), autor de Antiguidades 
Judaicas e Guerras Judaicas. 
 
Josefo descreve Herodes com riqueza de 
detalhes; relata crueldades menores e maiores. Ele 
registra assassinatos de três dos próprios filhos de 
Herodes; o assassinado da esposa de Herodes, 
Mariamne; o assassinato de líderes religiosos e de 
opositores políticos; menciona execuções 
pontuais, conspirações e paranoias do rei, mas não 
menciona absolutamente nada sobre um 
massacre de crianças em Belém. Isso é altamente 
significativo, porque Josefo detestava Herodes e 
qualquer atrocidade adicional reforçaria sua 
crítica. 



O que essa comparação revela? 
 
Evento                         Marcos Mateus  Lucas     João 

Anunciação a Maria                                  

Nascimento                        Parcial                        

Pastores e anjos                                  

Magos do Oriente                                  

Fuga para o Egito                                  

Jesus no Templo                                  
 
 
Um problrma grave: a genealogia de Jesus 
Os únicos evangelhos que apresentam 
genealogias de Jesus são Mateus (1:1–17) e Lucas 
(3:23–38). Marcos, o mais antigo, nada diz; João, o 
mais teológico, ignora completamente qualquer 
linhagem humana. Isso já é revelador: a 
genealogia surge quando há a necessidade 
explícita de ancorar Jesus na descendência de 
Davi, requisito central para o Messias judaico.  
 
No entanto, quando colocadas lado a lado, as 
duas listas divergem entre si e entram em 
contradição direta. Mateus traça a linhagem de 
Jesus a partir de Salomão, filho real de Davi, 
passando por reis de Judá; Lucas segue por Natã, 
outro filho de Davi, nunca associado à linhagem 
real. Os nomes entre Davi e José são quase 
totalmente diferentes, os números de gerações 
não coincidem e até o pai de José muda: em 
Mateus, ele é Jacó; em Lucas, Heli. Não são 
pequenas variações, elas constituem genealogias 
mutuamente excludentes. 



 
Tentativas posteriores de harmonização como a 
ideia de que uma genealogia seria de José e a 
outra de Maria não encontram apoio no texto. 
Ambos os evangelhos afirmam explicitamente 
estar descrevendo a linhagem de José, e nenhum 
apresenta genealogia de Maria. Mais grave ainda: 
mesmo que uma dessas genealogias fosse 
historicamente coerente, ambas falham no ponto 
decisivo: segundo a própria narrativa cristã, Jesus 
não é filho biológico de José, e sim concebido 
pelo Espírito Santo. No judaísmo, a linhagem 
davídica é biológica, patrilinear e legalmente 
intransmissível sem paternidade real. A adoção, tal 
como entendida no direito romano, não supre 
esse requisito na lei judaica. Assim, quanto mais se 
insiste no nascimento virginal, mais se dissolve 
qualquer possibilidade de descendência davídica 
legítima. 
 
Esse impasse não passou despercebido nos 
próprios Evangelhos. Em um episódio notável 
(Marcos 12:35–37; Mateus 22:41–46; Lucas 20:41–
44), o próprio Jesus questiona a ideia de que o 
Messias seja filho de Davi. Citando o Salmo 110, 
“Disse o Senhor ao meu Senhor…” ele pergunta: 
“Se Davi o chama Senhor, como pode ele ser seu 
filho?” O efeito é imediato: silêncio. Jesus evita 
confirmar a linhagem davídica e a problematiza 
abertamente, sugerindo que o Messias não se 
enquadra nessa categoria genealógica tradicional. 
Em termos narrativos, trata-se de uma refutação 



interna da expectativa messiânica baseada em 
sangue, herança e trono. 
 
O quadro que observamos é claro e 
desconfortável. As genealogias surgiram 
tardiamente, divergem entre si, não resistem à 
própria doutrina do nascimento virginal e são 
relativizadas pelo próprio Jesus, revelando o 
esforço dos evangelistas em encaixá-lo 
retroativamente em um molde messiânico que não 
lhe pertencia originalmente. Assim, a investigação 
enfraquece a tese da linhagem davídica e reforça 
uma conclusão diferente: Jesus não se 
compreendia, nem podia ser compreendido 
historicamente, como o Messias judaico esperado. 
E, mais uma vez, quanto mais se tenta fixar sua 
identidade por títulos herdados, mais ela escapa 
pelas frestas do próprio texto. 
 
Demonstrada as falhas nas genealogias de Jesus, 
chegamos a este ponto da investigação 
percebendo que os relatos da infância de Jesus 
não são universais, não são uniformes e não 
aparecem nos evangelhos mais antigos. Eles 
surgem décadas depois, provavelmente 
moldados por necessidades teológicas 
específicas: 
 
 
 
 
Lucas constrói um nascimento pastoral, universal e 
compassivo; Mateus constrói um nascimento 



profético, régio e ameaçador aos poderes; Marcos 
e João nada dizem. 
 
Esses dados revelam algo essencial: tal como 
demonstrado anteriormente, com os eventos pós 
crucificação, percebe-se mais uma vez que a 
história de Jesus foi sendo narrada 
progressivamente, preenchendo silêncios, 
respondendo a perguntas e dialogando com 
expectativas religiosas. 
 
E assim, entre anúncios celestes e longos silêncios 
humanos, permanece uma pergunta que atravessa 
os séculos: 
 
Quem foi Jesus de Nazaré antes que sua história 
começasse a ser contada? 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



Os anos ocultos de Jesus 
 
 
 
Entre o menino que surpreende os doutores no 
Templo e o homem que surge às margens do 
Jordão pedindo batismo, estende-se um silêncio 
de quase vinte anos. Os Evangelhos não o 
preenchem; a história não o registra; a tradição 
apenas sussurra. São os chamados anos ocultos de 
Jesus, um intervalo que é carregado de perguntas. 
O que aconteceu nesse tempo? Onde esteve 
aquele que, mais tarde, falaria como quem tem 
autoridade? E por que a narrativa cristã aceita, 
quase sem protesto, esse longo eclipse 
biográfico? 
 
A resposta mais sóbria é também a mais 
desconcertante: Jesus viveu uma vida comum. Em 
Nazaré, pequena aldeia da Galileia, teria 
aprendido o ofício de tekton (artesão, construtor) 
homem das mãos calejadas. Teria conhecido o 
peso do trabalho diário, a economia frágil de uma 
família camponesa, as festas, os jejuns, as tensões 
políticas sob o domínio romano. Nada de milagres 
registrados, nada de discursos memoráveis, só 
tempo lento da formação humana.  
 
O silêncio dos textos canônicos abriu espaço para 
hipóteses. Alguns imaginaram Jesus em contato 
com os essênios, comunidade ascética de 
Qumran, às margens do Mar Morto. Outros o 
viram como discípulo informal de mestres fariseus, 



absorvendo debates sobre a Lei, o Reino de Deus 
e a ressurreição dos mortos. Há ainda teorias mais 
ousadas — viagens ao Egito, à Síria, até à Índia, 
sustentadas por evangelhos apócrifos tardios e 
tradições místicas, fascinantes, mas historicamente 
frágeis. O investigador atento percebe o padrão: 
quanto menos evidência, mais imaginação. 
 
Ainda assim, algo pode ser visto com clareza: 
quando Jesus reaparece aos trinta anos, ele não 
fala como um improvisador. Suas parábolas 
revelam intimidade profunda com as Escrituras 
hebraicas; suas controvérsias mostram domínio 
das escolas de pensamento judaicas; sua 
sensibilidade social denuncia convivência real com 
pobres, doentes e excluídos. Nada disso se 
constrói da noite para o dia. Os anos oculto de 
Jesus parecem ter sido o laboratório silencioso de 
sua mensagem pública. 
 
O silêncio funciona como um convite ou uma 
provocação. Ele impede a idolatria precoce, 
desloca o foco do sensacional para o essencial, e 
sugere que a revelação não nasce do espetáculo, 
mas da maturação. Antes de ensinar o mundo, 
Jesus parece ter aprendido a habitá-lo. 
 
No fim, os anos ocultos não enfraquecem a 
narrativa cristã; eles a aprofundam. Eles lembram 
que, antes do Cristo proclamado, houve o homem 
formado no tempo, na espera e no anonimato.  

 
 



 
A dúvida de João Batista 

 
 
 
Se os relatos da infância e os longos anos ocultos 
não oferecem uma identidade clara para Jesus, o 
início de sua vida pública tampouco dissipa as 
incertezas. O dado mais desconcertante não vem 
de opositores, autoridades ou estranhos, mas de 
João Batista, o profeta que o batizou, que o 
anunciou e que, segundo a tradição, era seu 
parente. Preso e à espera de um desfecho que não 
compreendia, João envia discípulos para 
perguntar a Jesus: “És tu aquele que havia de vir, 
ou devemos esperar outro?” A pergunta revela 
que nem mesmo quem inaugurou o ministério de 
Jesus possuía certeza sobre quem ele realmente 
era. 
 
Esse episódio expõe uma fratura silenciosa entre 
expectativa e realidade. João havia proclamado 
juízo iminente, fogo, machado à raiz das árvores; 
Jesus, porém, percorre aldeias curando, 
ensinando e convivendo com marginalizados. A 
missão que se desenrola diante dos olhos de João 
não corresponde ao Messias que ele aguardava. A 
dúvida surge e se torna grave quando alguém que 
conhece Jesus, que o viu agir, que o apresentou 
ao povo, percebe que a história não segue o 
roteiro esperado. 
 



Assim, mesmo no ponto em que a narrativa parece 
ganhar clareza (o batismo, o início da pregação, os 
primeiros sinais) a identidade de Jesus permanece 
em aberto. Se a infância é fragmentada, os anos 
ocultos silenciosos e o pós-crucificação múltiplo 
em interpretações, a própria missão pública 
começa sob o signo da interrogação. João duvida, 
os discípulos aprendem aos poucos, as multidões 
oscilam, e o leitor é deixado com a mesma 
pergunta que atravessa todo o relato: se nem o 
precursor soube definir com precisão quem Jesus 
era, talvez seja importante recorrer às profecias 
judaicas para encontrar pistas conclusivas sobre a 
identidade de Jesus. Afinal, era ele o Messias? Um 
agitador? Um charlatão ou um mestre elevado? 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



O judaísmo do século I:  
um mundo sem consenso 

 
 
 
Quando se fala em “o judaísmo” no tempo de 
Jesus, corre-se o risco de projetar para o passado 
uma unidade que simplesmente não existia. O 
judaísmo do século I era tudo, menos 
homogêneo. Ele vivia sob ocupação romana, sem 
soberania política, marcado por disputas internas 
intensas e por leituras conflitantes das próprias 
Escrituras. Não havia uma autoridade central capaz 
de definir, de forma definitiva, doutrina, prática ou 
esperança futura. O resultado era um cenário 
religioso vibrante e instável no qual diferentes 
grupos competiam para dizer quem era Deus, o 
que Ele exigia e, sobretudo, como e quando Ele 
interviria na história. 
 
Essas divergências se expressavam em correntes 
bem definidas. Os fariseus enfatizavam a Torá oral, 
a observância rigorosa da Lei no cotidiano e a 
esperança na ressurreição dos mortos. Os 
saduceus, ligados à aristocracia sacerdotal e ao 
Templo, rejeitavam tradições orais e não criam 
nem em ressurreição nem em anjos. Os essênios, 
provavelmente associados à comunidade de 
Qumran, retiravam-se do sistema oficial, 
aguardando um juízo iminente e, curiosamente, 
esperavam dois messias: um sacerdotal e 
espiritual e outro que seria um rei guerreiro. Já os 
zelotes viam a fidelidade a Deus como 



incompatível com a submissão a Roma e 
defendiam a libertação armada como expressão 
de fé. Havia ainda pregadores populares, profetas 
itinerantes, curandeiros e visionários apocalípticos, 
figuras que surgiam e desapareciam com 
frequência, muitas vezes terminando de forma 
trágica. 
 
Nesse ambiente fragmentado, a ideia de Messias 
estava longe de ser unívoca. Para alguns, ele seria 
um rei davídico restaurador da soberania política; 
para outros, um sacerdote purificador do culto; 
para outros ainda, um profeta semelhante a 
Moisés ou uma figura celestial vinda do céu. 
Certos textos falavam de um Messias vitorioso; 
outros, de um justo sofredor; outros sequer 
mencionavam um Messias pessoal, esperando 
somente a intervenção direta de Deus. O próprio 
termo Mashíach não carregava automaticamente 
um significado fixo, era uma palavra em disputa, 
aberta a múltiplas leituras. Falar em “o Messias 
esperado pelos judeus” é, portanto, uma 
simplificação posterior que não faz justiça à 
complexidade do período. 
 
É nesse cenário plural, tenso e teologicamente 
instável que Jesus surge. Sua mensagem não entra 
em um molde pronto, porque não havia molde 
único. Isso explica por que ele foi interpretado de 
formas tão diferentes: profeta para alguns, falso 
mestre para outros, ameaça política para Roma, 
blasfemo para certas lideranças religiosas e 
esperança escatológica para seus seguidores. A 



ausência de consenso messiânico é fundamental 
para entender por que Jesus pôde ser, ao mesmo 
tempo, seguido com fervor e rejeitado com 
violência. Antes de perguntar se Jesus cumpriu 
expectativas, é preciso reconhecer uma verdade 
mais incômoda: o judaísmo do século I não sabia, 
ao certo, o que esperar. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Por que os judeus não reconhecem 
Jesus como o Messias? 

 
 
 
No conturbado ambiente religioso judaico, até 
João Batista teve dúvidas quanto à identidade de 
Jesus, e esta dúvida era alimentada pela 
expectativa dominante de que o Messias seria um 
governante dravídico e guerreiro que restauraria 
Israel, tal modo que Jesus não poderia jamais ser 
o Messias. Para entender isto, vejamos o que diz o 
judaísmo em linhas gerais: 
 
1. O que é o Messias  
No judaísmo, o Messias (em hebraico, Mashíach, 
“ungido”) é um líder humano, descendente direto 
do rei Davi, que surgiria em um contexto histórico 
concreto para restaurar Israel. Suas principais 
características incluem: reunir todos os judeus 
dispersos (Isaías 11:11–12), restaurar a soberania 
política de Israel (Jeremias 23:5–6), reconstruir o 
Templo de Jerusalém (Ezequiel 37:26–28) e 
instaurar uma era de paz mundial, na qual “nação 
não levantará espada contra nação” (Isaías 2️:4). O 
Messias judeu não é divino, não morre como 
sacrifício pelos pecados e tem sua missão 
plenamente cumprida em vida. 
 
2. O contraste entre expectativa e realidade 
histórica 
Quando se observa a vida de Jesus à luz dessas 
expectativas, surge uma tensão evidente: não 



houve restauração política de Israel, o exílio não 
terminou, o Templo foi destruído no ano 70 d.C., e 
o mundo permaneceu em conflito. Para o 
judaísmo, um Messias que não cumpre essas 
tarefas não pode ser redefinido como “Messias 
espiritual” após o fracasso histórico; ele 
simplesmente não é o Messias esperado pelas 
Escrituras Hebraicas. 
 
3. O esforço messiânico dos Evangelhos 
Os Evangelhos, escritos décadas após a morte de 
Jesus, demonstram um esforço claro para 
apresentá-lo como Messias por meio do uso de 
profecias. Um exemplo clássico é Isaías 7:14: 
 
“Portanto, o Senhor mesmo vos dará um sinal: eis 
que a virgem conceberá e dará à luz um filho e lhe 
chamará Emanuel.” (Isaías 7:14) 
 
No contexto original, essa profecia refere-se a um 
sinal imediato ao rei Acaz, no século VIII a.C., 
ligado a eventos políticos daquele período, e não 
a um Messias futuro. O próprio texto continua 
tratando da queda dos inimigos contemporâneos 
de Judá. 
 
4. Profecias aplicadas fora de contexto 
Outro caso recorrente é Oséias 11:1: 
 
“Quando Israel era menino, eu o amei; e do Egito 
chamei o meu filho.” (Oséias 11:1) 
 



O texto refere-se explicitamente à nação de Israel, 
e não a um indivíduo. Ainda assim, o Evangelho de 
Mateus o reaplica a Jesus (Mateus 2:15). O 
mesmo, segundo o entendimento dos judeus, 
ocorre com o chamado “Servo Sofredor” de Isaías 
53, que, no próprio livro, é identificado como Israel 
coletivo (Isaías 41:8; 49:3), ao invés de um 
indivíduo. 
  
5. O Messias não morre antes de cumprir sua 
missão 
Segundo a Torá, um profeta ou líder é validado 
pelo cumprimento objetivo de suas palavras 
(Deuteronômio 18:21–22). A ideia de um Messias 
que morre, falha em cumprir as promessas centrais 
e terá sua missão “completada no futuro” é 
estranha ao Tanakh. Essa releitura só surge 
posteriormente, dentro da teologia cristã, e não 
nas Escrituras Hebraicas. 
 
7. O Messias inaceitável 
Jesus não corresponde ao Messias judaico 
porque: (1) não restaurou Israel politicamente; (2) 
não reuniu os exilados; (3) não trouxe paz mundial; 
(4) não reconstruiu o Templo; (5) foi reinterpretado 
por meio de profecias fora de contexto; e (6) teve 
sua missão redefinida após sua morte. O Messias 
do judaísmo é uma figura histórica concreta; o 
Messias do cristianismo é uma construção 
teológica posterior. 
 
 



Messias Judeu x Jesus 

Profeta Profecia  Messias  
(o que fará) 

Jesus  
(o que fez) 

Isaías 2:4 

 
Estabelecer 
paz mundial 
e fim das 
guerras 

Guerras 
continuaram 

Isaías 11:11–12 

 
Reunir todos 
os judeus 
dispersos 

Diáspora 
continuou 

Jeremias 23:5–6 

 
Reinar como 
rei justo em 
Israel 

Nunca reinou 

Ezequiel 37:26–28 
Reconstruir o 
Templo 

Templo 
destruído após 

sua morte 

Isaías 61:1–2 

 
Redenção 
nacional 
completa 

 
Apenas parte 

do texto 
reivindicada 

Oséias 11:1 

 
Israel 
chamado do 
Egito 

 
Aplicado 

retroativamente 
a Jesus 

Deuteronômio 18:21–22 

 
Missão 
validada por 
cumpriment
o 

Promessas 
centrais não 

cumpridas 

 



Jesus: o Messias impossível 
 
 
 
Quando se observa Jesus a partir das próprias 
fontes judaicas, sua identidade permanece envolta 
em névoa. Nem mesmo João Batista, seu parente, 
precursor e aquele que o batizou, mostrou plena 
certeza sobre quem Jesus realmente era, a ponto 
de enviar discípulos para interrogá-lo diretamente: 
“És tu aquele que havia de vir?” Essa dúvida inicial 
ecoa uma tensão maior. À luz do judaísmo, o 
Messias é um líder humano concreto, validado por 
realizações históricas objetivas: restauração 
política de Israel, reunião dos exilados, 
reconstrução do Templo e inauguração de uma 
era de paz. Nenhum desses marcos se cumpriu no 
ministério de Jesus. Diante disso, afirmar com rigor 
que ele foi o Messias judeu é metodologicamente 
insustentável. 
 
Se Jesus não corresponde ao Mashíach esperado 
pelas Escrituras Hebraicas, a pergunta inevitável 
surge: quem foi ele, então? Os próprios 
Evangelhos parecem lutar com essa questão, 
recorrendo a releituras criativas de textos 
proféticos que, em seus contextos originais, não 
falavam de um Messias futuro individual. 
Passagens aplicadas retroativamente, interrupções 
estratégicas de versículos e redefinições pós-
mortem indicam um esforço teológico de dar 
sentido a um fracasso histórico percebido. O 
resultado é uma figura híbrida: não plenamente 



encaixável no judaísmo, reinterpretada à luz de 
uma fé que só se consolida depois da cruz. Jesus 
surge, assim, como o centro de uma releitura das 
Escrituras para explicar por que elas não se 
cumpriram como esperado. 
 
O quadro se torna ainda mais complexo quando 
se percebe que esses acréscimos interpretativos 
não ficaram restritos ao universo judaico. À medida 
que o cristianismo se expandiu pelo mundo greco-
romano, a figura de Jesus passou a absorver 
elementos simbólicos estranhos ao Tanakh: 
nascimento miraculoso, morte redentora, vitória 
sobre a morte, ascensão celestial, retorno 
escatológico, temas familiares a antigos mitos 
solares e divindades salvadoras do mundo pagão. 
Assim, a identidade de Jesus se dilui entre 
camadas sucessivas de interpretação: judaica, 
cristã e, mais tarde, simbólico-mítica. Quanto mais 
se tenta fixar a identidade de Jesus com certeza 
absoluta, mais ela revela seu caráter enigmático, 
como uma pergunta que atravessa a história. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 





Jesus travestido de Mito Solar 
 
 
 
Quando o cristianismo se expandiu para além do 
mundo judaico e entrou no universo greco-
romano, passou a dialogar com um imaginário 
religioso já saturado de símbolos cósmicos. Entre 
eles, os mitos solares ocupavam um lugar central: 
divindades associadas à luz, à ordem, ao ciclo da 
natureza, à vitória sobre as trevas e à renovação da 
vida. Nesse contexto, certos elementos da 
narrativa sobre Jesus, especialmente aqueles 
ausentes nos evangelhos mais antigos, começam 
a ressoar com padrões religiosos muito anteriores. 
O nascimento virginal, por exemplo, é um 
conceito que não existe no contexto judaico 
tradicional, e que é recorrente em mitos solares 
nos quais o deus nasce por intervenção celeste, 
como sinal de sua origem divina e de sua missão 
universal. 
 
Os milagres atribuídos a Jesus também se 
encaixam nesse molde simbólico mais amplo. 
Curar cegos, devolver mobilidade aos paralíticos, 
dominar as águas e multiplicar alimentos são atos 
frequentemente associados a deuses solares, cuja 
função é restaurar a ordem cósmica contra o caos. 
Da mesma forma, a ressurreição não aparece 
como um evento isolado no mundo antigo: ela 
reflete o ciclo anual do Sol, que “morre” 
simbolicamente no solstício de inverno e retorna 
triunfante, trazendo luz e vida. O judaísmo não 



esperava um Messias que morresse e 
ressuscitasse; essa lógica pertence muito mais ao 
campo da mitologia cósmica do que à escatologia 
hebraica. 
 
A ascensão aos céus reforça ainda mais esse 
padrão. Em muitos cultos solares, o deus vence a 
morte e retorna ao firmamento, seu verdadeiro 
domínio. A ideia de Jesus elevando-se aos céus 
após cumprir sua missão ecoa essa mesma 
linguagem simbólica: o retorno da luz ao seu lugar 
de origem. Nesse sentido, Jesus passa a ser 
compreendido como um arquétipo cósmico, 
reinterpretado para um mundo que já venerava 
salvadores solares muito antes do cristianismo. 
 
A própria crucificação ganha contornos simbólicos 
quando observada sob essa lente. No imaginário 
astronômico antigo, o Sol, ao se aproximar do 
solstício de inverno, atinge o ponto mais baixo de 
sua trajetória aparente no céu do hemisfério sul, 
cruzando a região conhecida como “cruz” celeste. 
Ali, ele parece “morrer”, permanecendo três dias 
praticamente imóvel no horizonte, até que, a partir 
de 25 de dezembro, inicia sua ascensão, 
marcando o renascimento da luz. O culto romano 
ao Sol Invictus, oficializado no século III, celebrava 
exatamente essa vitória do Sol sobre as trevas. A 
associação entre cruz, morte, três dias e 
renascimento pertence a uma linguagem 
simbólica muito mais antiga, de caráter cósmico, 
transmitida em ordens iniciáticas. 
 



Diante disso, a pergunta retorna com ainda mais 
força: se Jesus não é o Messias judeu conforme 
definido pelo Tanakh, e se sua biografia foi 
progressivamente revestida de atributos típicos de 
mitos solares, quem foi Jesus afinal? Um profeta 
apocalíptico judeu? Um reformador ético? Um 
mestre carismático reinterpretado após a morte? 
Ou o ponto de convergência entre a esperança 
judaica frustrada e o imaginário solar do mundo 
pagão? Quanto mais se investigam as camadas 
que compõem sua narrativa, mais Jesus se revela 
como uma figura moldada na interseção entre 
história, teologia e mito. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Divindades solares antes de Cristo 

DIVINDADE      1     2       3     4    5 

Osíris  
(c. 2500 a.C., Egito) 

                                                      

Hórus  
(c. 2400 a.C., Egito) 

                                                       

Mitra  
(c. 1400 a.C., Pérsia / Índia) 

                                                         

Dionísio  
(c. 1200 a.C., Grécia) 

                                                        

Átis  
(c. 1200 a.C., Frígia – Anatólia) 

                                                       

Apolo / Hélio  
(c. 800 a.C., Grécia) 

                                                       

 
 

Legendas: 
1. Nascimento Virginal 
2. Milagres 
3. Ressurreição 
4. Celebração no Solstício de Inverno 
5; Ascenção aos céus 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Quem Jesus definitivamente não foi 
 
 
 
À luz do que foi exposto até aqui, tanto nos relatos 
fragmentários e tardios da infância quanto nos 
acontecimentos nebulosos que se seguem à 
ressurreição, torna-se cada vez mais difícil afirmar 
com segurança quem Jesus foi. No entanto, a 
investigação histórica e textual permite avançar 
com mais firmeza em outro sentido: quem ele 
definitivamente não foi. Jesus não corresponde ao 
Messias esperado pelo judaísmo, nem em termos 
políticos, nem escatológicos, nem legais. As 
promessas centrais permanecem não cumpridas, e 
os próprios Evangelhos revelam um esforço 
posterior para reinterpretar fracassos históricos 
como triunfos espirituais. Curiosamente, essa 
percepção de que Jesus não era o Messias judeu 
nasce dentro da própria narrativa evangélica, na 
figura de João Batista. 
 
João é quem inaugura o movimento do qual Jesus 
se tornou protagonista, ele anuncia o juízo 
iminente, batiza Jesus e, segundo os Evangelhos, 
era seu parente. Ainda assim, preso e diante do 
desfecho inesperado dos acontecimentos, João 
hesita. Ele envia seus discípulos para perguntar: 
“És tu aquele que havia de vir ou devemos esperar 
outro?” (Mateus 11:3️). A pergunta é devastadora. 
Ela revela que Jesus não estava correspondendo 
às expectativas messiânicas nem mesmo daquele 
que o precedeu e o legitimou publicamente. O 



Messias esperado por João (juiz, restaurador, 
portador do machado e do fogo) simplesmente 
não se manifestou. 
 
A resposta de Jesus é ainda mais reveladora. Ele 
não diz “sim, eu sou o Messias”, nem reivindica 
trono, poder ou cumprimento literal das 
promessas proféticas. Em vez disso, aponta para 
sinais dispersos: cegos veem, coxos andam, 
pobres ouvem boas-novas. Trata-se de uma 
redefinição de missão. Jesus desloca a pergunta 
da expectativa nacional para a transformação 
individual. Sua resposta sugere que ele não veio 
cumprir o roteiro messiânico tradicional. 
 
É justamente aqui que pode residir a chave para 
responder quem foi Jesus. Se ele não é o Messias 
judeu e tampouco se encaixa plenamente nas 
construções teológicas que mais tarde lhe foram 
atribuídas (muitas delas revestidas de linguagem 
mítica e cósmica), então sua identidade histórica 
permanece em aberto.  
 
Seria Jesus um Profeta? Um Mestre carismático? 
Um Reformador apocalíptico frustrado? Ou o 
catalisador de um movimento que rapidamente 
ultrapassou sua intenção original?  
 
 
 
 





Jesus foi mais um profeta apocalíptico? 
 
 
 
Desde o início da pesquisa histórica moderna 
sobre Jesus, uma hipótese tem se mostrado 
persistente e intelectualmente respeitável: a de 
que Jesus teria sido, essencialmente, um profeta 
apocalíptico judeu, profundamente moldado 
pelas Escrituras e pela expectativa iminente do fim 
dos tempos. Essa nasce do esforço crítico de situar 
Jesus dentro do judaísmo do século I, um mundo 
saturado de tensões políticas, ocupação romana e 
esperança escatológica. 
 
O primeiro a formular essa tese de modo 
sistemático foi Albert Schweitzer, no início do 
século XX. Para ele, Jesus anunciou a chegada 
imediata do Reino de Deus, acreditando que Deus 
interviria de forma decisiva na história ainda 
durante sua vida. A crucificação foi o resultado 
trágico de uma expectativa que não se 
concretizou. Schweitzer foi categórico: Jesus 
pertenceu ao seu tempo, não ao nosso, e sua 
mensagem estaria indissociavelmente ligada a 
uma visão apocalíptica que falhou historicamente. 
 
Essa linha foi retomada e refinada por estudiosos 
contemporâneos como E. P. Sanders, que 
descreveu Jesus como um profeta escatológico 
que anunciou a restauração de Israel e o 
julgamento iminente. Géza Vermes, por sua vez, 
viu Jesus como um carismático judeu, próximo da 



tradição dos hassidim, um homem profundamente 
enraizado nas Escrituras, mas sem qualquer 
pretensão ontológica elevada. Mesmo Bart 
Ehrman, crítico confesso da teologia cristã 
tradicional, sustenta que Jesus esperava o fim do 
mundo em sua própria geração e que títulos como 
“Filho do Homem” teriam sido reinterpretados 
posteriormente pela comunidade cristã. 
 
Esses estudiosos convergem em um ponto: Jesus 
falou e agiu à sombra das Escrituras, 
especialmente dos profetas e da literatura 
apocalíptica judaica. Suas imagens, o Reino, o 
julgamento, a inversão dos poderes e a exaltação 
dos humildes dialogam diretamente com Daniel, 
Isaías, Enoque e os Salmos. Nesse sentido, a 
hipótese do profeta apocalíptico explica bem por 
que Jesus foi compreendido, inicialmente, como 
mais um entre vários pregadores escatológicos do 
período, e por que sua morte poderia parecer, à 
primeira vista, o fim de sua missão. 
 
Ainda assim, essa explicação, embora poderosa, 
talvez não seja suficiente. Mesmo dentro dos 
Evangelhos mais antigos, Jesus, além de anunciar 
o Reino, age como se o Reino já estivesse, de 
algum modo, presente. Ele perdoa pecados, 
redefine a Lei, relativiza o Templo, fala com 
autoridade própria e desloca a expectativa 
escatológica do “quando” para o “agora”. Além 
disso, sua persistente autoidentificação com o 
“Filho do Homem” de Daniel, uma figura que 
transcende o mero papel profético, sugere uma 



autoconsciência mais complexa do que a de um 
simples anunciador do fim. 
 
Há também o dado histórico difícil de contornar: 
movimentos apocalípticos fracassados costumam 
desaparecer. O de Jesus, ao contrário, sobreviveu 
à morte do seu líder, reinterpretou o fracasso da 
cruz e emergiu com uma convicção ainda mais 
forte sobre sua identidade e missão. Isso não 
prova, por si só, a verdade teológica do 
cristianismo, mas sugere que algo na experiência 
de Jesus (ou na experiência que seus seguidores 
tiveram dele) excedeu o modelo clássico do 
profeta apocalíptico derrotado. Não é possível 
ignorar que os discípulos de Jesus seguiram 
pregando fervorosamente após a crucificação. 
Eles continuaram sendo pescadores de gente. 
Restou um barco de pesca esquecido na praia. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



Jesus por si próprio 
 
 
 
A investigação honesta não encerra a questão; ela 
a aprofunda, e para tentar responder a esta 
questão fundamental, que tem potencial para 
abalar as estruturas da fé cristã, é importante que 
observemos que tudo o que foi investigado até 
então é sobre o que disseram a respeito de Jesus, 
sobre quem disseram que ele era. Mas, afinal, o 
que Jesus disse sobre si mesmo? Quem ele disse 
que ele era? 

 
 
1. A resposta de Jesus a João Batista foi reveladora 
Quando João Batista, já preso, envia seus 
discípulos para perguntar se Jesus era “aquele que 
havia de vir”, a resposta de Jesus é 
cuidadosamente construída. Ele não diz “sim” nem 
“não”, porque responde fazendo alusão ao profeta 
Isaías, considerando que João certamente 
entenderia sua resposta. 
 
Mateus 11:4–5 (ARC) 
 
4 E Jesus, respondendo, disse-lhes: Ide, e anunciai 
a João as coisas que ouvis e vedes: 
5 Os cegos veem, e os coxos andam; os leprosos 
são purificados, e os surdos ouvem; os mortos são 
ressuscitados, e aos pobres é anunciada as boas o 
evangelho. 



 
(paralelo em Lucas 7:22) 
 
Essa lista de sinais corresponde diretamente às 
descrições do Servo de Deus em Isaías e ao ouvir 
isto, João certamente compreendeu de quem 
Jesus se tratava. 
 
2️. O momento decisivo na sinagoga: Jesus se 
identifica claramente 
No início de seu ministério público, Jesus lê Isaías 
e faz algo absolutamente radical: interrompe o 
texto e o aplica a si mesmo. 
 
Isaías 61:1–2a (ARC) 
 
O Espírito do Senhor DEUS está sobre mim, 
porque o SENHOR me ungiu, para pregar boas-
novas aos mansos; enviou-me a restaurar os 
contritos de coração, a proclamar liberdade aos 
cativos, e a abertura de prisão aos presos; a 
apregoar o ano aceitável do SENHOR… 
 
Lucas 4:21 (ARC) 
 
Hoje se cumpriu esta Escritura em vossos ouvidos. 
 
Aqui, Jesus declara explicitamente que ele é o 
Servo ungido de Isaías, não o rei guerreiro 
esperado. 
 
 



3️. O Servo Sofredor: rejeitado, humilhado, 
expiatório 
Isaías 53 descreve uma figura que não se enquadra 
nas expectativas messiânicas: 
 
Isaías 53:3–5 (ARC) 
 
3 Era desprezado, e o mais rejeitado entre os 
homens; homem de dores, e experimentado nos 
trabalhos… 
4 Verdadeiramente ele tomou sobre si as nossas 
enfermidades… 
5 Mas ele foi ferido pelas nossas transgressões, e 
moído pelas nossas iniquidades; o castigo que nos 
traz a paz estava sobre ele, e pelas suas pisaduras 
fomos sarados. 
Esse Servo descrito por Isaías não governa, não 
vence pela espada, não é reconhecido e sofre 
pelos outros. Este é exatamente o padrão narrativo 
da vida de Jesus. 
 
4. O fator Daniel 
Jesus vai além de Isaías: ele evoca Daniel ao adotar 
para si um título glorioso e escatológico:  “O Filho 
do Homem.” 
 
Daniel 7:13–14 (ARC) 
 
13 E vi nas visões da minha cabeça, e eis que vinha 
nas nuvens do céu um como o Filho do homem… 
14 E foi-lhe dado o domínio, e a honra, e o reino, 
para que todos os povos, nações e línguas o 
servissem; o seu domínio é um domínio eterno… 



 
O Filho do Homem vem do céu, recebe 
autoridade divina e reina eternamente. 
 
5️. A revelação definitiva no interrogatório final: 
Servo agora, Juiz depois 
Quando Jesus é pressionado a dizer se é o 
Messias, ele responde unindo Isaías e Daniel. 
Marcos 14:61–62 (ARC) 
 
61 Tornou o sumo sacerdote a interrogá-lo, e disse-
lhe: És tu o Cristo, o Filho do Deus Bendito? 
62 E Jesus disse: Eu sou; e vereis o Filho do homem 
assentado à direita do poder de Deus, e vindo 
sobre as nuvens do céu. 
 
Aqui está o núcleo da identidade de Jesus: no 
presente: Servo que sofre; no futuro: Filho do 
Homem glorificado. 
 
6️. No Evangelho mais antigo, Jesus usa esse título 
para si 14 vezes, incluindo os seguintes versículos 
do Evangelho de Marcos: 
 
Autoridade para perdoar pecados (2:10) 
 
Senhorio sobre o sábado (2:28) 
 
Sofrimento e morte (8:31; 9:31; 10:33–34) 
 
Vinda gloriosa futura (8:38; 13:26; 14:62) 
 



Nos quatro Evangelhos, o título aparece 
aproximadamente 80 vezes, sempre nos lábios de 
Jesus - ninguém mais o chama assim. Este é, 
definitivamente, o título assumido por Jesus. Esta 
é a sua verdadeira identidade. Ele não é 
meramente o governante guerreiro esperado 
pelos judeus. Ele está muito além disso: ele 
apresenta-se como o servo sofredor que expia os 
pecados do mundo e que está assentado à Direita 
de Deus Pai Todo Poderoso. 
 
 
Para compreender a força e a ambiguidade da 
expressão “Filho do Homem”, é necessário 
retornar ao seu ponto de origem. No livro de 
Daniel 7, escrito em um contexto de perseguição 
e dominação estrangeira, surge a visão enigmática 
de “alguém como um filho de homem” que vem 
com as nuvens do céu, recebe domínio eterno e é 
entronizado após o juízo dos reinos violentos. O 
texto, no entanto, não é simples: o próprio capítulo 
interpreta essa figura como representando “os 
santos do Altíssimo”, isto é, o povo fiel de Israel 
que, após o sofrimento, seria vindicado por Deus. 
Desde cedo, portanto, o “Filho do Homem” oscila 
entre o coletivo e o individual, entre símbolo e 
personagem, entre esperança histórica e 
expectativa escatológica. 
 
No judaísmo do Segundo Templo, essa expressão 
jamais alcançou um consenso definitivo. Em 
alguns textos apocalípticos posteriores, como as 
Similitudes de Enoque, o “Filho do Homem” 



adquire contornos mais pessoais e quase 
transcendentais; em outros, permanece como 
metáfora do povo oprimido que será exaltado. O 
que se pode afirmar com segurança é que, no 
século I, “Filho do Homem” não era um título 
messiânico fixo, nem um rótulo claro. Sua força 
estava justamente na sua ambiguidade: dizia 
muito sem dizer tudo, evocava glória futura sem 
abandonar o sofrimento presente. 
 
É nesse espaço de indefinição que Jesus se move. 
Nos Evangelhos, ele evita os títulos mais 
carregados politicamente (rei, Messias, filho de 
Davi) e recorre repetidamente a essa expressão 
escorregadia: “o Filho do Homem”. Às vezes, o 
termo aparece ligado à humilhação (“o Filho do 
Homem não tem onde reclinar a cabeça”); outras 
vezes, à autoridade (“o Filho do Homem tem 
poder para perdoar pecados”); e, por fim, à 
exaltação futura (“vereis o Filho do Homem vindo 
nas nuvens do céu”). Jesus parece, assim, fundir 
sofrimento e glória, história e escatologia, em uma 
única identidade em processo. 
 
Essa tensão atinge seu ponto máximo na cruz. 
Quando Jesus clama: “Deus meu, Deus meu, por 
que me desamparaste?”, ele cita o início do Salmo 
22, um lamento de um justo abandonado que, 
paradoxalmente, termina em vindicação e louvor, 
uma evocação escritural densa, que une 
abandono humano e esperança final. Se o “Filho 
do Homem” de Daniel passa pelo sofrimento antes 
de receber o domínio, a cruz torna-se o lugar onde 



essa lógica é radicalizada: a exaltação passa pelo 
esvaziamento, a glória nasce da derrota aparente. 
 
Por fim, ao apropriar-se do título “Filho do 
Homem”, Jesus estava se identificando com o 
sofrimento coletivo de Israel? Estava reivindicando 
para si o papel escatológico de Daniel? Ou estava, 
de modo deliberado, habitanto o espaço entre as 
duas coisas, forçando seus seguidores a repensar 
as categorias disponíveis? O Evangelho não 
entrega uma resposta simples: ele convida à 
contemplação.  
 
 
7  A objeção judaica e do Seminário Jesus 
É verdade que leituras judaicas clássicas veem o 
Servo Sofredor como Israel coletivo e veem o Filho 
do Homem como símbolo do povo judeu, assim 
como é verdade que o Seminário Jesus refuta 
veementemente a expressão Filho do Homem 
como autêntica. Entre 1985 e 2006, cerca de 150 
estudiosos, muitos deles críticos, liberais e nada 
comprometidos com confessionalismos, se 
reuniram para avaliar, por meio de votação, quais 
ditos atribuídos a Jesus nos Evangelhos poderiam 
ser considerados historicamente autênticos. O 
resultado foi desconcertante: só  18% das palavras 
atribuídas a Jesus foram classificadas como 
provavelmente autênticas. A maioria dos discursos 
longos, dos milagres elaborados e, de modo 
especial, dos títulos cristológicos elevados foi 
considerada fruto de desenvolvimento teológico 



posterior das comunidades cristãs, não da 
autocompreensão histórica de Jesus. 
 
Dentro dessa análise, títulos como “Filho do 
Homem”, especialmente quando carregados de 
conteúdo escatológico glorioso, foram 
amplamente vistos como retroprojeções da fé 
pascal, isto é, leituras feitas à luz da ressurreição e 
da teologia nascente, e não afirmações 
inequívocas do Jesus histórico. O Seminário Jesus 
aplicou critérios clássicos da pesquisa histórica 
como o critério do constrangimento (o que 
dificilmente teria sido inventado pela Igreja) e o 
critério da dissimilaridade (o que não serve nem ao 
judaísmo anterior nem à teologia cristã posterior) 
e concluiu que muitas dessas autoidentificações 
solenes falham nesses testes. Em outras palavras, 
quanto mais um dito parece “útil demais” para a 
teologia posterior, menos provável é que venha 
diretamente do Jesus pré-pascal. 
 
Isso não invalida a fé cristã, mas complexifica 
radicalmente a investigação histórica. O que os 
Evangelhos nos oferecem é um testemunho 
interpretado, a fé refletida em narrativa. Ignorar o 
Seminário Jesus significaria tratar como dados 
históricos diretos aquilo que pode ser, em grande 
medida, resultado de décadas de releitura, 
liturgia, catequese e disputa teológica.  
 
 
 
 



O Servo Sofredor glorificado? 
 
 
 
Chegamos ao fim da investigação sobre quem foi 
Jesus. Em verdade, eu poderia ter abreviado em 
muito a jornada do leitor, mas considerei 
importante resumir um pouco dos caminhos 
trilhados por anos até encontrar meu atual 
entendimento. Depois de atravessar textos, 
silêncios, acréscimos e disputas, o que temos é um 
Jesus mais profundo do que as expectativas 
humanas. Ele não correspondeu ao Messias 
armado que muitos aguardavam, porque sua 
missão nunca foi conquistar pela força. Ele não se 
apoiou na linhagem política de Davi, porque seu 
reino não nasce do sangue nem da espada. Jesus 
trilhou o caminho mais difícil: o da obediência, do 
serviço e da entrega. 
 
À luz das Escrituras, ele se deixa reconhecer como 
o Servo Sofredor profetizado por Isaías: aquele 
que não quebra a cana rachada, que não levanta a 
voz nas praças, que carrega sobre si as dores 
alheias. Em sua vida histórica, Jesus caminha entre 
os pobres, toca os impuros, acolhe os rejeitados e 
sofre a injustiça sem revidar. Ele não é rejeitado 
apesar de ser o Servo; é rejeitado porque ele é o 
Servo. Sua fidelidade a Deus passa pela 
humilhação, pela cruz e pelo aparente fracasso, 
exatamente como os profetas anunciaram. 
 



Até este ponto, Jesus passa pelo crivo da análise 
histórica e das profecias judaicas com grande teor 
de veracidade.  
 
O Servo, porém, não é o fim da história. Jesus se 
autodenomina o Filho do Homem, expressão que 
os judeus também consideram como sendo de 
cunho coletivo, referente a toda Israel, e que o 
Seminário Jesus considerou um acréscimo tardio, 
mas que para os cristãos é uma verdade que revela 
que o mesmo Jesus que se inclina para lavar os pés 
de seus discípulos é aquele que, segundo Daniel, 
recebe do próprio Deus domínio, honra e glória. 
Ele é o Filho do Homem, aquele que atravessa o 
sofrimento do mundo para ser exaltado no tempo 
de Deus. O que foi vivido em silêncio e dor será 
revelado em poder e luz. O que foi semeado em 
lágrimas será colhido em glória. A cruz, por sua 
vez, é o caminho para a vitória. 
 
Por isso, a fé cristã não repousa em um Messias 
que falhou, mas em um Cristo que redefiniu o que 
significa vencer. Ele venceu não dominando, mas 
amando; não destruindo inimigos, mas 
entregando a própria vida; não impondo o Reino, 
mas inaugurando-o no coração dos que creem. Na 
fé cristã, o Servo que sofreu é o Filho do Homem 
que retornará. E aquele que foi rejeitado pelos 
homens foi, desde o princípio, aprovado por Deus. 
É nesse Jesus, humilde na história e glorioso na 
eternidade, que a fé cristã encontra o sentido, a 
força e a esperança. 


